
 

  

«Archivum Fratrum Praedicatorum”» (ISSN 0391
 

l’
all’interno del portale 

https://heyjoe.fbk.eu/index.php/afpe
https://heyjoe.fbk.eu/
https://heyjoe.fbk.eu/
https://heyjoe.fbk.eu/
https://heyjoe.fbk.eu/


ccCONTRA GRAECOS» 

PREMIERS ÉCRITS POLÉ
1

MIQUES 

DES DOMINICAINS D'ORIENT 

PAR 

ANTOINE DONDAINE O. P. 

C'est un fait notoire que le mince bagage patristique grec des 
théologiens de Charlemagne, mis en œuvre pour justifier la doctrine de 
la procession ·de l'Esprit-Saint du Père et du Fils contre les négations 
des Grecs, alla s'appauvrissant jusqu'à la renaissance scolaire du xue 
siècle. En 809 Théodulphe d'Orléans fait figure d'érudit avec ses textes 
de Proclus, de s. Cyrille, auprès des controversistes des siècles suivants. 
Abélard le premier fit effort pour raviver la tradition littéraire latine 
épuisée, mais les moyens d'investigation dont il disposait étaient trop 
pauvres pour provoquer un renouveau sensible 1• Un apport autrement 
intéressant est dû au De sancto et immortali Deo de Hugues Éthérien, pu­
blié à' Constantinople en 1177. Dans cet ouvrage la démonstration théo­
logique s'appuie sur les Pères grecs par des textes inconnus jusqu'alors 
en Occident, textes recueillis et traduits par Hugues en collaboration 
avec son frère Léon Toscan 2

• Toutefois il était réservé aux dominicains 
des couvents de la province de Grèce d'engager à fond la polémique 
jusque sur le terrain de l'adversaire; ces religieux se livrèrent à une en­
quête de plus en plµs vaste à travers la littéra,ture patristique grecque 
et transmirent aux théologiens occidentaux une documentation riche et 
précieuse, dans laquelle ceux-ci purent entendre la voix authentique de 
la tradition grecque, conforme à la foi de l'Église Romaine. 

Les débuts de la mission dominicaine dans l'empire latin d'Orient 

1 Cfr. ci-après, pp. 396-ss. 
2 Le De sancto et immortali Deo, maintes fois imprimé, est connu sous le faux 

titre de De haeresibus quas Graeci in Latinos devolvurit: e. g. Migne PL 202, col. 
227-396. - Sur cet ouvrage v. R. Lechat, La patristique grecque chez un théologien 
latin du xn 8 siècle, Hugues Ethérien, dans Mélanges d'histoire offerts à Charles 
Moeller, t. I, Louvain-Paris 1914, pp. 484-507. 



Contra Graecos 321 

sont mal connus, et plus encore les premiers essais de polémique de ses 
membres. Cependant un frère prêcheur publia au couvent de Constan­
tinople en 1252 un traité contre les erreurs des Grecs qu'on est en droit 
de considérer comme le chef de file d'une série de.travaux qui trouvera 
son achèvement dans la célèbre controverse de Manuel Calécas à l'aube' 
du xve siècle. 

Le Tractatus contra Graecos de 1252 n'est pas ignoré des spécialistes. 
Le Liégeois Pierre Stevart en a donné une édition au xvne siècle; Jacques 
Échard lui a consacré une notice documentée daris les Scriptores Ordinis 
Praedicatorum, et naguère le R. P. Loenertz a de nouveau attiré l'atten­
tion sur lui en proposant la solution de plusieurs des problèmes d'his­
toire littéraire qu'il soulève 3• Pour autant l'œuvre, dont on a pu écrire 
qu'elle faisait le plus grand honneur aux dominicains de Constantino­
ple 4, est loin: de connaître la notoriété qu'elle mérite. En effet, si l'édi­
tion donnée à Ingolstadt en 1616 par Stevart - édition souvent réim­
primée 6 

- en a multiplié les copies, elle lui a en même temps porté un 
grave préjudice. Pierre Stevart avait eu sous les yeux une copie tardive 
et défectueuse; il publia un texte non seulement dépourvu d'autorité 
mais qui est trop souvent une caricature de l'original 6

• En conséquence 

3 P. Stevartius, Tomus singularis insignium auctorum, tam Graecorum quam 
Latinorum ... , Ingolstadii 1616: Tractatus contra Graecorum errores ex manuscripto 
codice bibliothecae Bavaricae nunc primum in lucem prolatus ... , pp. 533-631. -
J. Quétif-J. Echard, Scrlptores Ordinis Praedicatorum, t. I, Paris 1719, pp. 136-139. -
R. Loenertz O. P., Autour du traité de fr. Barthélemy de Constantinople contre les 
Grecs, Archivum fr. Praed. VI (1936) 361-371. 

' « L'ouvrage ... a été composé par les frères prêcheurs de Constantinople en 
l'an 1252. Il leur fait du reste le plus grand honneur. Rédigé avant celui de saint 
Thomas sur le même sujet, il l'emporte de beaucoup sur lui, et le grand docteur sem­
ble l'avoir complètement ignoré »: V. Grume!, Pantaléon, Dictionnaire de théol. 
cath., t. XI2, Paris 1932, coL 1855. 

6 L 1édition de Stevart a servi de prototype à toutes les réimpressions posté­
rieures; à savoir: Margarin de la Bigne, Magna bibliotheca veterum patrum ... , Co­
loniae Agripp. 1618: t. XV sive Supplemet;i.tum, 1622, pp. 1043 E-1070 G; Magna 
bibliotheca vet. patr., édition de Paris (deux impressions: i644 et 1654), t. IV, col. 
1265-1326; Maxima bibliotheca vet. patr., Lyon 1677, t. XXVII, pp. 590-619; J. Bas­
nage, Thesaurus monumentorum ... sive Henrici Canisii Lectiones antiquae ... , t. IV, 
Amstelaedami 1725, pp. 29-80; Migne PG 140, Paris 1865, col. 487-574. C'est cette 

· dernière impression que nous citerons, parce que la plus aécessible, mais tous les 
textes seront vérifiés sur manuscrit. 

6 Manuscrit utilisé par Stevart Clm uo, de 1553. - Voici qµelques exemples 
de la mauvaise qualité de ce texte (référence à PG 140);-eol. 557 B) « Fluxerunt au­

tem a septima universali synodo usque ad istam octavam anni octoginta due; ad ea­

dem autem sexta trecenti septem »: lire « Fluxerunt ... anni octoginta tres, ab Adam 

21 -· Arch. Fratr. Praed. - XXI. 



322 ,Antoine Dondaine 

un préjugé défavorable joua contre celui-ci, et les historiens modernes 
de la controverse portèrent peu leur attention sur lui 7• Les motifs d'un 
tel intérêt sont pourtant sérieux. En voici quelques-uns. 

Outre le fait que l'ouvrage inaugura une nouvelle prise de contact 
avec la tradition patristique et conciliaire grecque, il fut le premier à 
s'autoriser de cette seule tradition pour justifier les thèses latines et ré­
prouver celles de l'adversaire; le premier aussi à étudier l'ensemble des 
problèmes séparant l'Église de Byzance de cellè de. Rome. Il imposa aux 
dominicains d'Orient les méthodes de travail qui firent la qualité et l'in­
térêt de leurs écrits polémiques, soit du point de vue théoJogique, soit 
du point de vue historique. Enfin les théologiens des conciles du xv0 

siècle qui prépareront l'Union signée à Florence en 1439, en feront une 
de leurs principales sources d'information 8

• Ces titres justifieront, 
croyons-nous, la tentative à laquelle nous allons consacrer cette étude: 
l'examen des principaux problèmes d'histoire littéraire soulevés par la 
tradition manuscrite du traité et le contenu de celui-ci; son influence sur 
les écrits polémiques dominicains du demi-siècle suivant. La nature de 
ces problèmes est telle, que leur étude permettra d'apporter un peu de 
lumière dans un domaine resté fort obscur jusqu'ici, et surtout de faire 
percevoir le climat intellectuel de l'activité des frères prêcheurs d'Orient 
au xme siècle. 

I. Tradition manuscrite et auteur du Contra Oraecos 
9 

Le manuscrit de Munich utilisé par Stevart ne livrait pas le nom de 
l'auteur du Contra Graecos; les premiers imprimés respectèrent cet 

autem sex ~ilia CCC LXXVIII». - col. 518 B_ 4) cc nomine Michael Circularios »: 
lire cc nomine Michael Kirularios ». - Voici plus grave, col. 506 B 3) cc 1am erg_o do­
ctores, sicut sanctus Augustinus et alii, exemplificantes de Verbo incarnato et Spi­
ritu increato, comparant spiritum interiorem ad verbum exterÏ>us, d.e quibus dicit 
sanctus Augustinus ... »: ajouter entre les mots verbum et e;icterius « interius; Graeci 
vero comparant spiritum exteriorem ad verbum », ce qui change le sens du tout au 
tout. - col. 544 A 7) cc Verum haec de grecogice laicorum lapsum excerpsi. .. » (Ste­
vart note: monstrum verbi): lire:, cc Verum haec de gurgite latinorum lapsum ex­
cerpsi ... ». Etc. Etc. - Quoiqu'on en ait dit, le texte de ]'. Basnage (sup. n. 5) n'est 
pas meilleur, ni différent de celui de Stevart; il s'est contenté de reproduire son texte 
et d'y ajouter quelques très rares notes. 

7 Par exemple M. A. Michel, qui tout en faisant un bel éloge du traité ne lui con­
sacre 9.ue quelques lignes dans son examen de la controverse du Filioque: Diction. 
de théol. cath., art. Trinité, t. XV2

, Paris 1950, col. 1758-1759. 
8 Cfr. ci-après, pp. 425-426. 
9 Au début de cette enquête nous nous faisons un devoir de remercier le R. P, 



Contra Graecos 323 

anonymat. Cependant à la fin du traité se trouvait un bref récit de cala­
mités extraordinaires qui se seraient produites à Constantinople quand 
les légats pontificaux excommunièrent le patriarche Michel Cérulaire 
(1054); le récit s'achevait par cette déclaration du narrateur: 

« Hec vero gesta sunt anno ab incarnàtione Domini nostri Ihesu Christi M 
LV(!), indictione octava. Quod ego Pantaleon cum in Constantinopoli essem, 
ubi hoc actum est, rem veraciter cognoscens, hune libellum exemplari feci, quo 
legentibus pateat latine serenitatis institutio et nemo a~deat talia presumere»10• 

Il n'en fallait pas plus pour faire découvrir un nom à l'auteur du 
traité; et c'est encore sous l'attribution au diacre Pantaléon qu'il figure 
dans la Patrologie grecque de l'abbé Migne. Il n'y a pas lieu de r~œnser 
toutes les hypothèses émises au sujet de ce personnage; il est évident que 
son attestation se réfère au récit des événements de 1054, et par consé­
quent l'attribution qui lui fut faite du Contra Graecos s'avère sans con­
sistance 11

• 

Stevart était loin d'avoir épuisé la tradition manuscrite du traité; 
peut-être se trouvait-il quelque copie mieux informée, dans laquelle sé 
lirait le nom cherché. De fait un manuscrit de la Bibliothèque Natio­
nale de Naples fut signalé naguère, où l'œuvre était attribuée à « frère 
Barthélemy de Constantinople, de l'ordre des .frères prêcheurs>>, att,ri­
bution bientôt confirmée par la déposition de deux autres témoins. A 
priori il n'y avait rien à objecter contre cette information car toutes les 

R, Loenertz pour le concours amical qu'il nous a donné. Nous lui sommes redevable 
en particulier de l'établissement des textes grecs cités d'après les manuscrits, et des 
notes qui s'y rapportent. Celles-ci seront signalées en leur lieu, 

1° Col. 574 A. La teneur de ce colophon implique qu'il se rapportait à un texte 
plus étendu que le seul fragment conservé ici. 

11 Sur Pantaléon, outre la bibliographie fournie par le Répertoire des sources 
hist. du m. â. de U. Chevalier (éd. Paris 1907, col. 3488), voir uµ bon résumé de 
la question, avec rejet de l'attribution à Pantaléon, dans Script. Ord. Praed. I, 138 .. 
139; et, en sens opposé, C. Oudin, Commentarius de Scriptoribus eccles., t. III, 
Lipsiae 1722, col. 229-230. --' Écartons encore une thèse récente, selon· laquelle Pan­
taléon « a seulement fait exécuter·une copie de l'ouvrage» (R. Loenertz, Autour du 
traité de fr, Barthélemy ... , p. 361). Si le cas se vérifiait, l'attestation de Pantaléon 
caractériserait cette seule copie, et ses dérivés. Or tel n'est pas le cas. Le Contra 
Graecos connut au moins trois éditions; chacune d'elles possède le fragment. C'est 
donc que celui-ci appartenait déjà à la première édition, comme la plupart des autres 
élémènts constituant les appendices du tratté. - Le ms. du Collège de Navarre (v. 
ci-après n. 18) ne possédait pas ce fragment, mais comme il s'agissait d'une copie 
tardive, on n'en peut rie~ conclure. Le fait que le morceau se retrouve dans des ex­
emplaires des différentes éditions exclut l'hypothèse du P. Loenertz. 



324 Antoine Dondaine 

autres copies sont anonymes,12• Il était toutefois surprenant que ce 
nom de fr. Barthélemy ne figurait que sur des manuscrits relativement 
tardifs tandis que les plus anciens l'ignoraient. L'examen de la tradition 
manuscrite s'imposait. Voici la liste des témoins connus de cette tra­
dition: 

B Bâle, Université A. VI. 15, papier, s. xv, fol. 4or-87r 13
• 

E Erlangen, Univers., lat. 536, pap. xve s., foL 127r-162r 14• 

F Florence, Laurentienne, Ashburnham 155 (81), pap., xrv0 (?) s., 
fol. 1r-4316, 

F1 Florence, Bibl. Nationale, Conv. Sopp. I. 10. 51, pap., xve s., 
fol. 123r-154v. 

Clm Munich, no, pap., xvre (1553), fol. 1r-87 16 • 

N Naples, Bibl. Nationale, VII C 20, parch., xve s., fol. 62ra_ggra 1,. 

12 Ms Naples, Biblioteca Nazionale VII C 20, signalé par Th. Kiippeli O. P., 
Mitteilungen über Thomashandschriften der Biblioteca Nazionale in Neapel, An­
gelicum (1933) II3, - Ms Wien, Nationalbibliothek, lat. 4905, signalé par R. Loe­
nertz, Autour du traité ... , p. 361, n. 2. - Le troisième ms. dont fait mention en ce 
même endroit R. Loenertz d'après B. Altaner; Die Kenntnis des Griechischen in 
der Missionsorden wiihrend des 13. und 14. Jahrhunderts (Zeitschrift für Kirchen­
geschièhte LIii [1934] 472, n. u8): lui-même d'après E. Brachvogel, Zeitschrift 
f. Gesch. u. Altertumskunde Ermlands 23, 1928, 307, n. 18, est maintenant Wien, 
Nationalbibl., lat. 1588. Il a été signalé par M. Denis, Codices manuscripti theolo­
gici bibliothecae Palatinae Vindobonensis latini, Pars II, t. 2, Vindobon. 1800, col. 
1374-1375, cod. dogmatici n. DCX, avec mention de la provenance. - J. Échard, 
Script. Ord. Praed., II, Paris 1721, p. 818 B, a fait mention du traité de Barthélemy 
d'après un des mss de Vienne (probablement le n. 4905) mais sans l'avoir identifié 
avec le Contra Graecos de 1252. - Nicolas Antoine, Bibliotheca Hispana vetus, t. II, 
Matriti 1788, lib; X, n. 512, p. 285, dit que le traité est attribué à Pantaléon dans 
l'index du ms Vatic. lat. 4066; cette attribution est proposée par 1~ catalogue manus­
crit de la Bibliothèque mais le Contra Graecos est anonyme da11s le codex 4066. 

13 Cfr. P. Schmidt, Die Bibliothek des ehemaligen Dominikanerklosters in Ba­
se!, Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, Bd. XVIII, pp. 194-

195, n. 71. 
14 Cfr. H. Fischer, Katalog des Handschriften der Universitiitsbibliothek Er­

langen, t. Il: Die lateinischen Papierhandschriften, Erlangen 1936, p. 155. 
15 Cfr. C. Paoli, Indici e Cataloghi, VIII. I Codici Ashburnhamiani della R. 

Biblioteca Mediceo-Laurenziana di Firenze, Roma 1887, pp. 147-148 (cote 81 chez 
Paoli). 

16 Cfr. Catalogus cod. latin. Bibliothecae regiae Monacensis, t. I, pars 1, Mo­

nachii 1892, p. 29. 
17 Ce ms. provient du couvent franciscain de Capoue. - Description sommaire 

dans Th. Kiippeli, Mitteilungen über Thomashandschriften ... , p. II3. - Cfr. A 
Miola, Codices mss, operum S. Thomae ... et S. Bonaventurae in regia Bibliotheca 



Contra Graecos 325 

(P Paris, Collège de Navarre: ms perdu mais décrit par J. Échard, 

SOP I 136; xve s.) 1s. 

P1 Paris, Biblioth. Nat., lat. 3653, parch.,. s. xv, fol. 1ra-55v. 

P2 Paris, Biblioth. Nat., lat. 3654, parch., s. XV, fol. 1ra-8orb, 

R Reims 626, parch., xve s., fol. 1r-54r1 9
• 

V Vatican latin 4065, parch., xme circ. fin., fol. 1 r-62r 2°. 
V 1 Vatican latin 4066, parch., xme s., fol. 1 r-53 r. 

V 2 Vatican latin 4260, pap., xve s., fol. 17r-4ov 21• 

V 3 Vatican latin 4953, parch., xve s. (après 1438), fol. 1 r-23 r. 

V 4 . Vatican, Ottoboni 718, pap., xve s., fol. 27r-66r 22• 

V 5 Vatican, Ottoboni 983, pap., xvne s., fol. 1r-178v. 

ve Venise, Marciana, Lat. III 96 (olim SS. Jean et Paul), parch. 

et pap., xve s., fol. 31r-58 23
• 

W Vienne, Biblioth. Nation., 1588, parch., xve s., fol. 1 r-78r 24• 

W1 / - Vienne, Biblioth. Nation., 4905, pap., xve. s., fol. 1 r-63 r 25• 

W2 Vienne, Biblioth., Nation., 5129, pap., xve s. (après 1443), fol. 
284ra-305vb 26, 

Neapolitana, La Carità I, _1874, pp. 88-89. - R. Loenertz, Autour du traité ... , p. 361, 
n. 2, indique par erreur les folios 94ra_106ra; à cet endroit il s'agit du De erroribus 
Sarracenorum, de Ricoldo de Montecrdce. 

18 J. Échard a relevé les principales variantes de ce ms. par rapport à l'édition 
de Stevart, Script. Ord. Praed. I, 136 ss. Il parle encore de ce même ms. dans la no­
tice de fr. Philippe de Péra, l. c. 646, et imprime la relation des ~onces de Gré­
goire IX, à Nicée en 1234, d'après ce même ms., l. c., pp. 911-927. 

19 Cfr. H. Loriquet, Çatal. général des mss. des Bibliothèques ... de France, 
Départements t. XXXVIIP, Paris 1904, pp. 814-815. 

20 La foliation est erronée. Après le chiffre 47 le scribe recommença à 42, et 
continua jusqu'à 59, chiffre porté par le dernier feuillet du volume; en réalité le ms. 
compte 65 feuilles. 

21 Ms. de Jean de Torquemada (de Turrecremata); certaines de ses parties sont 
autographes. Il n'est pas recensé dans J. M. Garrastachu, Los manuscritos del Car­
denal Torquemada en la Biblioteca Vaticana, La Ciencia Tomista XXII (1930) 188-

217, 291-322. 
22 Cfr. J. M. Garrastachu, Los manuscritos ... , pp. 302-303. 
23 Cfr. I. Valentinelli, Bibliotheca manuscripta ad S. Marci Venetiarum, t. II, 

Venetiis 1869, p. 130. 
24 Sur ce ms. v. ci-de.ssus n. 12. - C'est à tort que le catalogue moderne (Tabulae. 

codicum ... Vindobonen. asservatorum, t. I, Vindobon. 1864, p. 257) donne les deux 
traités suivants comme des œuvres de Barthélemy; ils sont anonymes dans le ms. 

26 Cfr. M. Denis, Codices manuscripti... Vindobon. latini, t. I, Vindobon. 1793 1. 

col. 1422: cod. CCC LXX II; Tabulae codicum, .. Vindobon,. t. III, Vindobon .. 
1869, p. 413. 

26 Cfr. Tabulae codicum ... Vindobon., t. IV, Vindobon. 1870, p. 35. - Pour 



• Antoine Dondaine 

Sur ces vingt manuscrits, seuls N, W et W1 portent mention du 
nom de fr. Barthélemy de Constantinople: « Incipit libellus contra pre­
cipuos errores grecorum editus a fratre Bartholomeo Constantinopoli­
tano ordinis fratrum p~edicatorum, ad instantiam fratrum inter Grecos 
commorantium n (N fol. 62ra). 

Dans les autres manuscrits le libellé du titre est celui-ci, aux varian­
tes près: « Incipit tractatus contra Grecos de processione Spiritus Sancti, 
et de animabus defunctorum, et de azimo et fermentato, et de obedientia 
ecclesie Romane, editus Constantinopoli in domo fratrum predicatorum n 

(V fol. 1 r; V1 fol. 1 r; etc.). Il est évident que les témoins N, W et W1 

représentent une tradition particulière du traité. Quelle est l'autorité 
de leur attribution, ignorée dès le treizième siècle dans la tradition re­
présentée par les autres manuscrits? 

Voici une constatation troublante. Dans la tradition représentée par 
les plus anciens témoins, le traité proprement dit s'achève par cette phra­
se: « Hec autem scripta sunt anno Domini MCCLII, in civitate Con­
stantinopoli a fratribus ordinis predicatorum, ad edificationem ecclesie 
et profectum animarum, ad laudem et gloriam Patris et Filii. et Spiritus 
Sancti, cui ·est honor et gloria in secula seculorum. amen>> (col. 540 D). 
Or cette finale a disparu dans la tradition N W et W1. Des sondages plus 
profonds s'imposaient. 'Les résultats· auxquels ils ont conduit peuvent 
se résumer ainsi: 1) dans la famille la plus nombreuse ( disons a) le traité 
est divisé en quatre distinctions; dans la famille N W et W1 ( disons b) . 

. il en comporte six, une grande partie des appendices de a étant entrée 
dans le corps de l' œuvre; 2) il y a entre les deux familles des différences 
textuelles si prononcées qu'il faut conclure à deux éditions du traité, 
dont l'une est un remaniement de l'autre. Il y a lieu de noter toutefois 
que dans l'une et l'autre le début est identique, ce qui a prêté à confu­
sion. Les premiers mots sont: « Licet Grecorum ecclesiam virtut.um 
floribus et philosophie studiis olim decoratani noverirrms ... n (PG 140, 
col. 487 A). 

Quelle est la plus ancienne de ces recensions? Voilà encore qui va 
nous fixer. On remarque dans b une citation de la Somme théologique 
de s. Thomas: « Vel .sic, secundum quod ait Thomas in prima parte 

épargner des déceptions aux chercheurs, signalons que l'ouvrage décrit comme un 
• Tractatus de processione Spiritus Sancti » par le catalogue de la même bibliothè­
que, Tabulae codicum ... , t. I, cod. II46, fol. 125v-138r, n'a rien à voir avec la polé­
mique anti-grecque ni avec la doctrine de la procession de l'Esprit-Saint. Il s'agit 
d'un traité, sous forme de lettre, de vie spirituelle et de conseils pour la vie ascétique. 
Cfr. M. Denis, Codices ... , t. I, cod. LXII, col. 138. 



Contra Graecos ·. 327 

summe, quest. 36, art. 2: Quod Spiritum Sanctum non procedere ... , 
ita etiam non negat ex vi illorum verborum » (N fol. 67r, W fol. 17r). 
Il s'agit de la réponse Ad tertfum de l'article cité. Or la Somme théolo~ 
gique de s. Thomas n'a pu être utilisée avant 1270, en toute hypothèse 
avant 1267-1268, même la Prima pars. La tradition a ignore cette citation. 

Mais voici encore plus décisif. L'auteur du Contra Graecos ayant 
eu· l'occasion de dire depuis combien de temps durait' le schisme entre 
Rome et Byzance, il est possible de comparer les chiffres donnés dans 
les deux recensions. Les témoins de la famille a portent ce texte: « Tran­
sacti sunt enim CCC et LXXX anni et amplius, ut creditur, quod istud 
scisma et scandalum incepit oriri » (col. 539 A-B). 

Voici èomment se trouve modifié le texte correspondant dans l'autre 
famille: 1° W et N: « Transacti sunt enim 433 (W 423) anni et amplius, 
ut creditur, quod istud scisma et scandalum incipit oriri, cum iam currat 
annus domini 1305 » (N les d_eux premiers chiffres de 1305 illisibles 
... 05, fol. 77vb; W fol. 46v). 2° W1: « Translati sunt enim 433 anni <et) 
amplius, ut creditur, quod istud cisma incipit, anno domini 882, et sic 
duravit iam .433 annis cum iam' currit annus domini 1305 » (fol. 39r). 

Malgré la confusion de ces chiffres deux données paraissent fermes: 
d'abord la date de 1305; ensuite, la durée du schisme étant de 433 ans 
dans la recension b tandis qu'elle était de 380 ans dans a, la seconde ré­
daction est postérieure de cinquante trois ans à la première, et par con­
séquent est bien de 1305 27• Dans ces conditions est-il vraisemblable que 
l'auteur de l'édition de 1252 soit encore celui de l'édition de 130,5? Non! 

27 On a saisi la difficulté. Si le schisme dure depuis 433 ans et qu'il ait commencé 
en 882, la recension b serait de 1315. Or aucun des trois témoins ne donne cette date. 
Le chiffre erroné est soit celui de 433, soit celui de 882. Dans W le chiffre 423 est 
manifestement une correction, car dans le haut du feuillet suivant (fol. 47') se lit, 
de la même main que le texte courant, la note suivante: « Creditur quod scisma in­
cepit anno domini 882 et sic duravit iam 433 annis cum iam currit annus domini 
1305. Et secundum alios incepit circa annum domini 865, et sic duravit annis 440 ». 

La première opinion est identique à celle de W1 et par conséquent pose la même 
difficulté. La deuxième n'est pas plus exacte, car si le schisme commença en 865, 
il devrait avoir une durée de 17 ans plus longue que dans l'autre cas. Or on lui assi-. 
gne sept ans de plus seulement: 433 ans d'une part, 440 de l'autre. La solution paraît 
de corriger 882 par 872; alors toutes les données concordent. - A propos de N, 
ajoutons que ce témoin comporte des textes absents de W et W1, notamment un 
fragment emprunté àu commentaire des. Thoiµas sur Saint-Jean, ch. 13 (sur l'azyme 
fol. 81vb.82~b), et une citation de la Chroniq{ie des empereurs de Martin .de Polo­
gne (fol. 8ova). A la suite du trâité de Barthélemy le ms. N donne une sorte d'abrégé 
de ce premier ouvrage: c'est un véritable Compendium contra Graeco's (fol. 33ra. 
93ra). Un résumé analogue se lit' dans Paris, BN., lat. 3655, fol. 151v-161. 



328 · Antoine Dondaine 

La distinction des personnages invite à voir dans Barthélemy de 
Constantinople le compilateur du début du x1v0 siècle; par où le traité 
primitif se retrouve plongé dans l'anonymat un instant écarté. Il serait 
possible toutefois que l'auteur du remaniement de 1305 ait connu -le 
nom de son confrère de 1252 et lui ait restitué le patronage de l'œuvre. 
Mais c'est là une possibilité toute théorique. Les transformations appor­
tées au traité étaient plus que suffisantes, avec les mœurs littéraires du 
temps, pour justifier l'appropriation à l'éditeur de 1305. En outre, il 
serait bien surprenant que personne n'ait jamais cité sous le nom de 
Barthélemy ce traité si souvent utilisé par les polémistes dominicains 
d'Orient, même avant le remaniement de 1305. Il est permis de croire 
qu'à l'aube du x1v0 siècle comme-maintenant on ignorait le nom de l'au­
teur de 1252. 

Si la tradition manuscrite se révèle inefficace pour lever cet anonymat, 
elle peut cependant produire d'autres informations dignes d'intérêt, sur 
le traité lui-même d'abord; Tel ce muet 'témoignage du codex Ashbur­
nham (F) suggérant le fait de l'édition bilingue. Dans ce volume en effet 
le texte latin ne couvre qu'une colonne de chaqué page (col. a); la deu­
xième est demeurée libre 28 • Pourquoi cette anomalie,I sinon que la re­
cension grecque devait être transcrite en parallèle du texte latin? Mais il 
n'était pas toujours facile de trouver un scribe capable de copier conve­
nablement une pièce grecque: la seconde partie du travail n'a jamais 
été effectuée dans F. 

Pourtant un doute peut venir à l'esprit. Cette recension grecque 
a-t-elle existé? Une réponse décisive a été produite naguère par le P. R. 
Loenertz: des 'fragments de cette recension ont été incorporés par Buo­
naccorsi de Bologne à son Thesaurus veritatis fidei, écrit lui-même bi­
lingue, compilé en Orient un peu avant la fin du xm 0 siècle 29 • 

Le manuscrit F se signale encore par une autre particularité. La fi­
nale de la quatrième distinction - c'est-à-dire la finale du traité pro­
prement dit - y présente une anomalie; elle diffère de celle de la tradi­
tion commune en ceci qu'un texte insolite, long de trente-quatre mots, 
suspend ùn moment le libellé normal. Voici cette finale, dans laquelle 
nous mettons eritre crochets ce qui est propre à F: 

« Hec autem scripta sunt anno Domini M CCC Iij (leg. Mcclij) in civitate 
Constantinopoli a fratribus ordinis predicatorum [ de armario sanct'e sophie 
de greco sermone in latinum translata. Omnes oppiniones hereticas grecorum. 

28 Cfr. C. Paoli, 1. c., p. 147. 
29 R. Loenertz, Autour du traité ... , pp. 366-369. 



Contra Graecos 

et a summis sacris ma:gistris latinorum in sacra theologia constitutis veredice 
eis de eis de verbo ad ver hum responsum fuit] .ad edificationem ecclesie sancte 
et profectum animarum et ad laudem Patris et Filii et Spiritus Sancti [amen], 
cui est honor et gloria in secula seculorum amen 30 • 

Soit dans son contexte, soit isolé, cet élément propre à F manque de 
clarté; il est difficile d'en donner une interprétation adéquate. Le manus­
crit Ashburnham serait-il le témoin d'une tradition primitive, dans. 
laquelle la finale présentait une information supplémentaire sur l'ori­
gine du traité? Le fait que le volume était destiné à recevoir l'édition 
grecque semblerait confirmer l'hypothèse d'une tradition originale. Et 
parce que ce texte final était corrompu, il se serait allégé dans les autres 
manuscrits. 

Cependant la confrontation des textes n'est nullement en faveur 
de F; sa qualité est très inférieure à celle des manuscrits du XIII s. (V et V1). 

L'élément de la finale propre à F nous paraît le fruit' d'une iµterpolation. 
A vouloir l'entendre du traité qui le précède on se heurte à d'insurmon­
tables difficultés. Par exemple, serait-ce la recension grecque qui aurait 
rapport avec la bibliothèque de Sainte-Sophie? Est-ce elle qui aurait 
été traduite du grec en latin? Et ne fait-on pas allusion à une assemblée· 
de maîtres en théologie? L'histoire n'a gardé le souvenir d'aucune con- -
férence de ce genre aux approches de 1252, soit à Constantinople soit 
en Occident. Le fait que les plus anciens manuscrits ignorent cet élément 
nous incline plutôt à tenir celui-ci pour une addition accidentelle et tar­
dive. N'y ferait-on pas allusion à quelque compilation grecqùe, traduite 
en latin et soumise à la critique d'un cœtus de théologiens, dans lequel il 
faudrait voir sans doute une commission conciliaire: à Constance, Bâle, 
Florence? La chose 'est d'autant plus plausible que le Contra Graecos. 
fut maintes fois copié à l'occasion des conciles du xv 0 siècle 31• De toute· 
façon l'état du texte est trop mauvais pour qu'il y ait à en tirer quel­
que chose d'utile pour notre recherche. 

Une information plus digne d'intérêt se déduit de la comparaison des 
manuscrits 4065 et 4066 (V et V1) du fonds latin de la Bibliothèque Va­
ticane, tous deux témoins privilégiés de la tradition du traité: la confron­
tation de leurs textes met en Lumière le fait de deux éditions dès le xm 0 

siècle. 
Cette fois il ne s'agit plus d'un remaniement dans le genre de celui 

dont est responsable Barthélemy de Constantinople, mais d'une simple 

10 Texte dans Paoli, l. c.; Lcienertz, l. c. - Nous l'avons revu sur le ms. 
11 Paoli, 1. c., date le ms. du, x1ve; nous le croirions volontiers plus tardif. 



33° Antoine Dondaine 

revision, aù cours de laquelle de nouvelles autorités ont été ajoutées,. et 
quelques légères corrections apportées aux deux premières distinctions. 
Sans être de grande portée le fait ne laisse pas d'intéresser et l'histoire 
du texte et celle de son auteur: d'une part le texte vulgarisé par l'impri­
merie étant celui de la première édition, l' œuvre est restée ignorée dans . 
son état achevé; d'autre part nous sommes assurés que l'activité de l'au­
teur s'est poursuivie au-delà de la date portée par son ouvrage. Toutefoi~ 
une question se pose: est-ce bien l'auteur lui-même qui fit la revision dé­
celée? Oui, semble-t-il; c'est du moins la conclusion qui se déduit de 
l'unique témoin direct de l'édition revue, le manuscrit 4066 32

, qui ap­
partint selon toute vraisemblance à ce même auteur. 

Les indices d'une telle origine de V1 sont pressants. Il y a d'abord· 
le fait que le manuscrit vient d'Orient; il fut constitué, aU' moins en par­
tie, en pays grec. Il présente en effet un fragment bilingue dont l' élé­
ment grec ne peut laisser de doute sur la main qui l'a écrit 33

• Ensuite 
c'est le contenu de sa section d'appendices au Contra Graecos qui attire 
l'attention. S'il partage le plus grand nombre de ses composants avec 
l'un ou l'autre témoin de la tradition manuscrite, il en ajoute cependant 
deux qui lui. sont propres et dénoncent son origine. L'un est une réfu­
tation d'une lettre du patriarche grec Germain II; l'autre est un frag­
ment de lettre des dominicains de Géorgie à leurs confrères en luttes 
doctrinales avec les Grecs 34• Par leur nature même ces deux morceaux 
supposent déjà une origine byzantine, au même titre que les autres com­
posants des appendices; mais il y a plus. Les rapports que la réfutation 

· de la lettre du patriarche soutient avec le Contra Graecos suggèrent 
l'identité d'auteur pour les deux pièces. Dès son début, puis une seconde 
fois dans sa finale, la réfutation se donne comme le çomplément de ce 
qui a été dit .précédemment dans la distinction « de fermentato et azy­
mo )) 35• Or, et c'est là le fait principal, la réfutation de la lettre de Ger­
main II est un autographe. 

Pour administrer la preuve de cette dernière assertion il suffira d'at­
tirer l'attention sur un accident littéraire deux fois répété. Au début 

32 Petit in-4° de 98 feuillets. Contient: a) notre traité et ses appendices (fol. 1 r_ 
66r);, b) Honoré d'Autun, Elucidarium sive Dialogus de summa totius christianae 
theologiae: PL 172, col. rro9-rr76. Cependant le texte est incomplet dans V1, il 
cesse avec le chdpitre 16 de la 1118 partie (PL col. 1169 B 9). - Nous n'avons retrouvé 
les textes propres au ms. V1 que dans les marges de F1. 

33 Fol. 61 rb_6rvb. 
34 Voyez ci-après, pp. 176-384. 
35 Textes cités, ci-après, p. 377. 



Contra Graecos 331 

de la réfutation l'auteur a mis sous les yeux de son lecteur le fragment 
de la lettre contre lequel il instituait sa critique. Pour ne point trahir so1_1 
adversaire, il fit copier d'une part le texte grec litigieux, et mit en regard ! 

sa version latine. Or il se trouve que deux fragments de ce texte, l'un de 
vi_ngt-cinq mots dans la version latine, l'autre de trois, ont été ajoutés 
dans les marges, aussi bien pour le grec que pour le latin, et par les mêmes 
mains que les textes primitifs 36• Si le manuscrit n'~tait que la copie d'un 
modèle préexistant, il ne serait pas possible de rendre raison de ces faits, 
supposant les mêmes omissions dans les deux recensions du fragment; 
cela d'autant moins que la chose se reproduirait deux fois: il faudrait 
imaginer un· concours de coïncidences tout à fait invraisemblable. Au 
contraire nulle difficulté dans_ le cas d'un autographe du texte latin. Le 
fragment grec ayant été transcrit, avec les deux omissions que l'on sait, 
le' polémiste latin en fit la traduction parallèle, comportant nécessaire­
ment les mêmes défauts. Un contrôle révéla l'imperfection de la copie 
grecque; sur, quoi l'on suppléa de part et d'autre aux déficiences primi­
tives. Les mêmes mains intervinrent pour ces opérations successives. 
Ces faits prouvent donc que le texte latin est un autographe. De menues 
corrections de rédaction apportées sur le manuscrit au cours du travail 
confirment cette conclusion 37• D'autre part le fragment de la lettre des 
dominicains de Géorgie copié à la suite de la réfutation autographe est 
dû ici à la même main. Selon beaucoup de vraisemblance l'auteur de la 
réfutation était l'un des frères auxquels cette lettre avait été adressée. La 
convergence de ces éléments n'est-elle pas significative? Le manuscrit 
4066 doit sa valeur exceptionnelle à son origine 'pri;ilégiée. Mais re­
venons à la seconde édition du Contra Graecos. 

Si le témoin qui nous l'a transmise a bien l'origine que nous lui 
attribuons, la question d'authenticité de la revision ne fait guère de 
difficulté. Il y a lieu de noter toutefois que . notre manuscrit ne donne 
pas l'autographe de cette revision, mais une copie calligraphiée - copie 
d'excellente tenue textuelle quoique non dépourvue de légères incorrec­
tions et fautes de transcription. - On ne peut s'en étonner. L'auteur 
fit exécuter en propre une copie de l'œuvre munie des correction~ et 

36 Dans le texte édité ci-après, pp. 4z9-430, lès éléments en cause sont entre· 
crochets droits. 

37 Ainsi: cc Si ·ergo, ut dictum est, ratione pa (pa exponctué) nominis ut dictum 
est (ut dictum est rayé et exponctué) dicitur panis fermentatus perfectus ... » (fol. 63V), 
Ou bien cet autre cas: cc Item ubi dicit (dicit exponctué) hec leguntur ... » (63V), Le 
texte grec fut transcrit par une maiii. byzantine, à l'exception du titre, sans doute 
dû à l'auteur latin. 



332 Antoine Dondaine 

compléments signalés. Par la suite il inséra dans ce manuscrit les deux 
fragments sur lesquels nous venons d'attirer l'attention. Nous insistons: 
il s'agit bien d'une insertion matérielle dans le volume déjà constitué 
des feuillets sur lesquels sont copiés ces textes 38• Par là s'explique le 
fait qu'aucun des témoins de la première édition ne possède l'un ou 
l'autre des deux éléments; ils sont de date postérieure. 

Quoique aucun a.utre exemplaire de la revision n'apparaisse dans 
la tradition manuscrite 39

, il est certain qu'elle fut connue de bonne 
heure. Les emprunts que lui fit Matthieu d' Aquasparta prouvent qu'elle 
était déjà en Occident dès le dernier quart du xm 0 siècle. C'est chez 
elle en effet que le futur cardinal trouva la majeure partie de la docu­
mentation patristique grecque dont il fit état dans son cc De aeterna pro­
cessione Spiritus Sancti JJ 40 • D'autre part, Buonaccorsi utilisa un re­
cueil de tous points semblable à notre témoin au couvent de N égrepont, 
où il composa le Thesaurus veritatis fidei 41• ' 

Un dernier trait du manuscrit 4066 est à noter. Son texte est parfois 
accompagné de gloses marginales (qudques-unes interlinéaires) dont 
l'origine est difficile à préciser. Les unes sont peut-être dues à l'auteur 
du traité, car leurs traces apparaissent déjà sur certains manuscrits de 
la première édition; d'autres ne peuvent lui être attribuées, comme dans 
le cas suivant, la première dans V1, en marge de la dernière objection 
des. Grecs à la thèse latine de la double procession de !'Esprit-Saint 
(fol. 2v): 

<c Glossa. Greci plura hiis obiciunt contra istud argumentum, que tamen 
auctor causa brevitatis hic non posuit. De illis enim tantum facit mentionem 
que _suo tempore magis erant usitata et que ab eis audierat disputando curn eis. 
Si quis autem vult videre alia et alia, querat in quaterno cuius rubrica hec est: 
Verba Eustacii Niceni etc. JJ. 

Cette dernière référencé nous invite à nous reporter au folio 54v du 
manuscrit, où se lit une liste de seize arguments utilisés par les Grecs 

38 Ces feuillets furent insérés un à un. lls possèdent chacun leur onglet propre 
pour permettre de les relier au volume. L'un de ces onglets, correspondant du feuillet 
63, porte l'inscription grecque uvewç rjnev neoç µe, c'est-à-dire "Dominus dixit 
ad me »; laquelle n'a pu être faite qu'avant l'insertion dans le ms. Ces feuillets sont 

, donc d'origine byzantine. 
39 Cfr. ci-dessus, n. 32. 
40 Voyez ci-après, pp. 399-401. 
41 Sur Buonaccorsi, v. ci-après, pp. 406-418. Donnons comme signe de cette 

utilisation le fait qu'il connaît le texte concernant s. Georges l'Hagiorite, donné par 
la lettre des dominicains de Géorgie (ci-après, pp. 383; 431-432). 



Contra Graecos 333 

d.ans leurs polémiques contre les Latins. C'est donc un usager du volume 
qui est l'auteur de cette note. Or celle-ci est ancienne, du xrn° siècle, 
calligraphiée comme le texte courant. Il y a un total de dix gloses de ce 
genre dans le manuscrit. 

Le copiste du codex F1 (xv0 siècle), qui transcrivit un exemplaire 
de la première édition, ajouta ces mêmes gloses dans les marges de sa 
copie, en même temps que les textes propres à l'édition accrue. Peut­
-être eut-il notre manuscrit sous les yeux. 

Ailleurs, certaines de ces gloses se sont introduites dans le texte. 
Ainsi l'imprimé ajoute-t-il un appendice à la lettre de l'empereur Mar­
cien à s. Léon qui n'est autre qu'une glose entrée en texte. I)ans le ma­
nuscrit V1 celle-ci se lit dans la marge; dans les manuscrits V2 et V4 elle 
-est déjà en texte mais est précédée du mot « glo(ssa) >i qui dénonce son 
caractère. Il est probable qu'il en est de même dans le manuscrit Clm 
employé par l'éditeur 42• 

Par une coïncidence curieuse le témoin le plus intéressant de l'édi­
tion primitive se trouve à côté du manuscrit 4066 sur les rayons de la 
Bibliothèque Vaticane. Le contenu du codex 4065 (V), à la différence 
près de l'édition et des deux pièces autographes signalées pour le n° 
4066, est exactement le même, et la qualité de son texte n'est pas infé­
rieure. Un comput pascal pour les années 1308-1320, copié sur le verso 
du dernier feuillet, fixe un terme ultime pour l'âge de ce témoin. Selon 
toute vraisemblance il est de la fin du xm 0 siècle. Avant d'entrer à la 
Bibliothèque pontificale il appartenait aux franciscains de Monteripido, 
près de Pérouse. D'où venait-il antérieurement? Les pièces qu'il renferme 
le rattachent de fort près à l'origine de la tradition, la chose est sûre, 
mais rien ne permet d'être plus précis 43• 

Comme ces deux manuscrits sont d'accord sur le contenu des appen­
-dices, il y a là un gage que ceux-ci furent constitués par l'auteur du traité; 

42 V et V3 omettf!nt; V1 glose marginale; V2 et V4 en texte avec « glo »; imprimé 
-col. 534 B 6-ss en texte avec gloria (sic), de sorte que la phrase n'a plus aucun sens. -
Voici un autre cas: « .' .. imitantur [Horum igitur auctoritate Graeci suffulti, quam 
plurimos latratus contra Romanam ecclesiam latrando emittunt, pro eo. quod multa 
-sunt in eis, quae contra Latinos et pro Graecis prima facie agere videntur]. Quorum 
tenorem diligenti investigatione considerantes, de graeco in latinum ... transtulimus, 
huic operi simili ter inserentes ... ». Ce que nous mettons entre crochets droits manque 
dans les mss. V et V1; est entré dans le texte dans V2 V3 V4 et PG col. 559 D 4-ss. 

43 Il ne semble pas qu'il ait été copié sur l'exemplaire alors conservé dans le · 
trésor pontifical (v. ci-après, p. 335. et note 52), car, celui-ci était de la seconde édi­
tion, si toutefois .c'est bien cette copie qui fut utilisée par Matthieu d'Aquasparta 
(v. ci-après pp. 394-ss). 



334 A:ntoine Dondaine 

à ce titre ils rentrent dans son héritage littéraire comme compléments 
authentiques de son ouvrage. L'imprimé ayant été fait sur un témoin 
très appauvri, il y aura lieu de .dresser tout à l'heure l'inventaire exact 
de ces appendices; on y verra un beau témoignage du souci de l'auteur 
à rassembler les matériaux nécessaires à son œuvre. . . 

Malgré l'ancienneté des témoins V et V1, on a douté de leur valeur 
pour l'établissement d'un texte critique. Cette appréciation était mo­
tivée de deux reproches: a) un fragment de la distinction« de fermentato• 
et azymo » donné par un autre manuscrit, et dont on ne peut mettre en 
doute l'authenticité, leur fait défaut; b) ni l'un ni l'autre ne connaissent 
la finale du manuscrit Ashburnham, sur laquelle nous avons attiré l'at­
tention 44 • La difficulté faite au sujet de cette finale se trouve déjà écartée;. 
ntms n'y reviendrons pas: le texte de V et de V1 est de qualité très supé­
rieure à celle du témoin F 4li .• La première difficulté demande au con­
traire qu'on examine sa portée. 

Jacques Échard, confrontant le manuscrit du collège de Navarre 
(P), aujourd'hui perdu, avec le texte publié par Stevart 1 constata une· 
omission importante ,de ce dernier aux approches de la fin (fin des appen­
dices et non du traité: PG 140, col. ST~ C 5) 46 • Le texte donné en cet 
endroit par P était tiré d'u-ne lettre de Théorien déjà utilisée par l'ano­
nyme à la distinction de l'azyme. Échard publia le texte omis par l'im­
primé. La finale du morceau, une réflexion de l'àuteur du _traité, avait 
une étroite parenté avec la finale de la première citation déjà tirée de· 
la lettre de Théorien. Le rapprochement invita à voir un déplacement 
accidentel du fragment nouveau; il n'avait que faire à la place où le don­
nait P et devait s'intercaler entre la première citation et la réflexion 
finale de l'auteur, finale commune aux deux éléments 47• Quoiqu'il en 
soit de cette interprétation, le fait n'atteint en .rien l'autorité de V et de 
V1. Nous savons désormais que l'auteur a revu son texte, l'a enrichi de 
nouvelles. autorités; le manuscrit P pouvait être le témoin d'une nouvelle 
addition, sans plus. Le cas est beaucoup plus vraisemblable que celui 
d'une omission généralisée• à toute la tradition maquscrite 1 P compris, 
puisque le fragment aurait déjà été déplacé dans ce témoin. Que l'ad­
dition ait été faite ,par l'auteur, la chose p;iraît certaine; à tout le moina 

44 R. Loenertz, Autour du traité ... , pp. 362-ss. 
46 Cfr. ci-dessus, p. 329. 
46 Script. Ord. Praed. I, 138 a. Ce texte a été réimprimé par R. J. Loenertz,. 

en appareil de l'édition de « L'Épître de Théorien le Philosophe aux prêtres d'Oréiné "• 
Mémorial Louis Petit, Bucarest 1948: texte pp. 326-327. 

47 R. Loenertz, Autour du traité ... , pp. '363-364. 

\ 



Contra Graecos 335 

elle aura été faite par quelqu'un de son entourage immédiat, qui aura 
utilisé sa_ documentation. C'est cet auteur qui: a transmis aux Latins un 
premier fragment de la lettre de Théorien, dont on ne connaît plus un 
seul manuscrit grec complet; le second doit avoir eu le même intermé­
diaire puisqu'on le retrouve dans le même dossier. 

Quoique les variantes du manuscrit de Navarre relevées par Échard 
révèlent la supériorité de ses leçons sur celles de l'imprimé, on ne peut 
voir dans son texte le témoin d'une nouvelle édition du Contra Graecos; 
ce texte s'apparente même davantage à celui de l'édition primitive qu'à 
celui de V1 48 • Toutefois on regrettera la perte de ce volume; encore qu'il 
fût du xve siècle, il était le témoin "d'une famille de manuscrits dont on 
ne trouve plus la trace. 

Une autre perte peut être enregistrée, plus regrettable que celle-là, 
car il s'agit cette fois d'une copie du xme siècle. Nous trouvons en effet 
mention d'un << Tractatus contra Gregos, qui incipit Licet Grecorum 

ecclesiam », dans l'inventaire du trésor pontifical de 1295, sous le pon­
tificat de Boniface VIII 49 • Ce début de l'œuvre ainsi cataloguée ne peut 
laisser d'hésitation ·sur son identité. La description du manuscrit est 
un peu plus développée dans l'inventaire fait à Pérouse quelques années 
plus tard, en 1311: « Item, quendam parvum tractatum et in parvo vo­
luinine contra Grecos de processione Spiritus Sancti, qui incipit in se­
cundo folio post prologum: dixit nullus sanctorum, et finit in penultimo: 
verbum sicut legitur; et' est in tabulis sine copertura et clausoriis » ~0

• 

Non seulement la première .citation permet d'identifier le traité ici in­
ventorié avec celui commençant par· les mots Licet Grecorum ecclesiam 
(les mots dixit .nullus sanctorum se lisent dans l'édition PG 140 col. 489 
C 1 )' 61, mais la seconde permet aussi de préciser que le manuscrit était 
du type de V ou V1; les mots verbum sicut legitur appartiennent en effet 
à un des appendices propres à ces manuscrits: un fragment sur la muti-

48 Dans le relevé des variantes fait par Échard il n'y a pas trace des textes ajou­
tés dans la seconde édition. 

49 Édition de l'inventaire dans A. Pelzer, Addenda et emendanda ad Francisci 
Ehrle Historiae Bibliothecae Romanorum Pontificum ... , Bibliotheca Vaticana 1947, 
p. 15, n. 235. 

50 Édition dans F. Ehrle, Historia Bibliothecae Romanorum Pontificum ... , Roma 
1890, p.- 46, n. 187. 

51 A. Pelzer, _Addenda et emendanda ... , p. 90; mais les compléments d'infor­
mation apportés par le savant Scriptor de la Bibliothèque Vaticane demanderont à 
être corrigés en fonction de la distinction de l'auteur de 1252 et de Barthélemy de 
Constantinople. 



J36 Antoine Dondaine 

lation du Quicumque vult par des moines Grecs 52
• Les traits du signa­

lement ne permettent pas d'identifier cet ancien témoin avec aucun de 
-ceux qui ont été conservés 53• 

Si ces pertes; sont regrettables, elles ne paraissent cependant pas 
porter une atteinte grave à la transmission du . texte; les deux témoins 
V et V1 donneraient une base sûre pour une édition critique, et des ma­
nuscrits moins anciens permettraient de suppléer à leurs légères lacunes 
·et incorrections 54• 

Quoique nous ayons dû renoncer à lever l'anonymat du traité, il 
reste toutefois possible de grouper de brèves informations rencontrées 
de-ci de-là, au travers desquelles transparaît quelque chose de l'auteur; 
le portrait dessiné campe un personnage qui mérite d'être sorti del' ombre. 

Tout d'abord il est acquis que nous avons affaire à un religieux do­
minicain du couvent de Constantinople; le titre et la finale du traité 
cités plus haut ne peuvent laisser de doute à ce sujet. Le couvent était 
déjà ancien; il avait été fondé avant 1234, peut-être même avant 1228, 
date de l'érection de la province dominicàine de Grèce. Constantinople, 
alors capitale de l'empire latin d'Orient, avait certainement été parmi 
les premières fondations qui aboutissaient à l'érection de la province 55• 

Le recrutement des sujets peuplant les couvents de Grèce était assuré 
à l'origiIJ.e par les provinces de Lombardie et de France; les Italiens se 
renda~ent à Négrepont (et ,plus tard à Candie), les Français à Constan­
tinople, Thèbes et Clarence 56• Dans la seconde moitié du siècle il y eut 

62 Ce fragment a été édité par V. Laurent, Le symbole « Quicumque » ~t l'Église 
Byzantine, Échos d'Orient, t. XXXIX, 1936, pp. 403-404. Les mots verbum sicut 

legit1:1r se lisent page 404, ligne 9. Nous avons dit ci-dessus n. 43,_ que ce ms. était. 
probablement de la 2 8 édition; on .peut conclure qu'il était du type de Vl. 

63 Seuls V et V1 pourraient entrer en considération; or ni l'un ni l'autre ne por­
tent les mots dixit nullus sanctorum comme début du second feuillet. Quand les pa­
pes s'installèrent en Avignon au début du xrv 8 siècle, le trésor pontifical demeura 
en Italie, à Pérouse d'abord, puis à Assise. Les manuscrits furent dispersés plus. tard 
:sans qu'on ait pu suivre leurs traces. Cfr. F. Ehrle, Historia ... , pp. 126-128. 

64 Devant un mot difficile le scribe de V s'abstient; il !aise un espace libre sur son 
. parchemin. Cependant, d'une manière géb.érale, il serait plus exact que celui de V1 . 

66 Sur cette date v. R. Loenertz, Les établissements dominicains de Péra-Cons-
tantinople, Échos d'Orient (1935) 333-334. ' 

66 Liste des couvents de la province de Grèce d'après Bernard Gui dans Script. 
Ord. Praed. I, p. XII. - Cfr. B. Ahaner, Die Dominikanermissionen des 13. Jahr­
hunderts ... , Habelschwerdt (Schles.) 1924, pp. 10-II. - Le couvent de Constanti­
nople n'est pas nommé dans la liste de Bernard Gui car la première fondation fut 
-dissoute en 1261. La deuxième, de 1299, appartint à la Société des frères pérégri~ 



Contra Graecos 337· 

<les sujets nés en Orient, soit issus de parents latins, soit de Grecs ralliés 
à Rome. Il est difficile de penser qu'en ·1252 il y ait eu déjà des sujets 
d'origine indigène; suffisamment armés pour la controverse théologique. 
Il est d'ailleurs facile de percevoir que le Contra Graecos est l'œuvre 
d'un Latin. Certaines traductions par trop matérielles ne peuvent être 
1e fait d'un interprète de culture grecque; il se rencontre des maladresses 
significatives: celle-ci, par exemple, où l'on traduit le verbe composé 
-cc neoéÀa{Jov » (precesserunt) par cc perceperunt » (col. 5n B). D'autre 
part le traité suppose une culture théologique latine sûre, que son auteur 
n'avait guère pu recevoir en Orient. Nous pouvons pressentir que cet 
auteur, religieux du couvent de Constantinople, était d'origine fran­
çaise. Cette présomption va se trouver étayée par un indice fort curieux. 

L'on sait que les théologiens scolastiques .occidentaux, formés au 
parler italien ou français médiéval, employèrent parfois l'article en la­
tin: ly ou li. Il suffira de rappeler ici à titre d'exemple ce passage de 
1'Expositio in Matthaeum de s. Thomas d'Aquin où l'on traite de la si­
gnification· du pronom Hoc dans la formule de la consécration eucha­
ristique du pain: 

« Alii dicunt quod ly Hoc demonstrat ipsam substantiam corporis. Sed 
•quomodo est hoc? Estne statim corpus Christi cum dicit Hoc? ... Ideo dicunt 

' alii quod ly Hoc retardat suam significationem, et demonstrat illud quod erit 
post prolationem istius verbi meum .. : » 67 • 

Or cet article latinisé se rencontre deux fois dans le Contra Graecos 
{encore qu'il ait disparu de l'édition de Stevart, son emploi est garanti 
par les manuscrits V fol. 19r; V1 fol. 18v), mais il n'est pas sous la forme 
ly ou li; c'est la forme française le qui a été conservée: 

nants. Cependant on peut conclure d'une lettre de Grégoire IX, du 4 mars 1239 
{Bull. Ord. Praed. I, p. 104, n. 188; Potthast 10705), au prieur du couvent de Paris, 
qu'à cette date le recrutement des frères prêcheurs de Constantinople était surtout 
français. L'ex-prieur du couvent de Cple, (r. Jacques, envoyé par s. Louis avec fr. 
André (de Longjumeau?) pour négocier l'acquisition de la Sainte Couronne d'épi­
nes, en 1238, était français. - On connaît encore le nom d'un autre prieur du couvent 
-de Cple vers la même époque (1244 et non 1234 comme le dit par inadvertance R. 
Janin,. Les sanctuaires de Byzan_ce sous la domination latine (1204-1261), Études 
Byzantines, t. II, 1945, p. 150), fr. Simon, chargé d'une mission par Innocent IV: 
,cfr. E. Berger, Les registres d'lnnocent IV, t. I, Paris 1884, p. 120, n. 707'. 

67 S. Thomae Aquinatis. in Evang. S. Matth., 26, 26 (ed. Marietti, Taurini 
~925, p. 358 b) - On peut voir aussi in Evangelium loannis, ch. l,lect. 1 (ed. Ma­
rietti, Taurini 1925, J'· 17 a); SUmma de theologia, ra pars·, qu. 36; a .. 4, ad 6; etc. 

22 - Arch. Fratr. Pra.ed, - XXI. 



338 4ntoine Dondaine 

« Secundo respondemus per vim prepositionis per. Aut enim sumitur 
hic- le per causative aut instrumentaliter: quocumque autem istorum moqo­
rum sumatur le per, nusquam adamas salvatur, idest custoditur secundum 
eos, per ignem ... >> 

68 • 

N'y a-t-il pas là plus qu'un indice de l'origine du frère prêcheur 
écrivant en 1252 au couvent de Constantinople?· 

Le traité contient, encore d'autres informations, soit de manière 
concrète, soit implicite concernant son auteur. Celui-ci a soutenu des 
controverses orales avec les Grecs:. « Hee sunt auctoritates et rationes. 
quas in libris suis invenisse et ab. ore ipsorum audisse m,e memini in 
disputatione » ( col. 5 r 9 C); il est allé. à Nicée: « .. • pro ut propriis oculis 
aspeximus in civitate Niceà >> ( col. 566 C); il a eu accès aux dépôts de 
manuscrits dans les mcmastères grecs de la capitale: 

« Inveniuntur tamen quedam originalia Crisostomi adhuc illesa Constan­
tinopoli in armariis monasteriorum grecorum >i (col. 528 A). 

Ces faits sont intéressants; ils révèlent quelque chose du genre 
d'activité auquel se livraient ·les religieux du couvent et, dans le cas plus 
précis de l'auteur du traité, ils expliqU:ent que l'on ait songé à le solli-
citer d'entreprendre ce travail. · · . 

Le prologue de l'œuvre nous apprend en effet que l'auteur se met à 
l'ouvrage à la demande de l'un de ses confrères, qui le presse de con­
vaincre ks Grecs de duplicité dans l'utilisation de leur propre tradition, 
à laquelle seule ils accordent crédit 69 • Une telle demande· né supposait­
elle pas que celui à_ qui elle· était adressée 11':ait :déjà donné les preuves 
de ses capacités pour mener à bien une. entreprise si nouvelle .et si auda­
cieuse? Nou_velle, parce que l'exploration de la littérature patristique 
grecque n'avait jamais été poussée par les Latins aussi loin que l'exige­
rait .la _démonstration souhaitée; audacieuse, ,parce que la concession faite 
à l'adversaire du bénéfice de s'.en tenir à sa propre tradition priverait le 
polémiste de moyens précieux d'argumentation:: les Grecs avaient le 
dèvoir de s'incliner devant l'autorité des saints Pères latins, interprètes 
de }'Écriture et de la Tradition, au mêm~ titre que les Latins recevaient 
l'autorité des Pères grecs: les uns et,les .autres avaient été, guid_és par le 

68 Dans l'édition, texte correspondant, col. 517 B 9-ss. 
69 

« 'Fra ternis quandoque precibus inclinatus qualiter ex suis libris eorum (se. 
Graecorum) convi.ncatur pertinacia, virtute qua potero ostendere laborabo. Si quidl 
ergo vobis, frater karissime, in hiis gratum fuerit ... » (col. 488 B). 
. ' . 



Contra Graecos 339 

même Esprit-Saint 60 • Si :donc un confrère de notre dominicain· l'enga­
geait dans cette voie délicate, c'est qu'il méritait une telle confiance. 
Il est permis de présumer quelques-unes des qualités supposées par 
cette requête. 

D'abord le sujet devait avoir une certaine familiarité avec la langue 
grecque; aurait-on sollicité d'un apprenti hellénisant une démonstration 
qui exigeait la fréquentation assidue des originaux, grecs? Beaucoup des 
sources littéraires n'avaient pas encore été traduites en latin à cette épo­
que. En outre, l'auteur devait se mouvoir avec aisance dans la littéra­
ture conciliaire et patristique; connaître les adversaires, leurs griefs 
contre l'Église de Rome, les autorités qu'ils invoquaient: autant d'in­
formations qui, alors comme maintenant, plus même en raison de la na­
ture des instruments de travail, exigeaient un labeur patient. Nous pres­
sentons que notrè dominicain avait derrière l~i de longues années de vie 
en Orient, consacr.ées aux études et à la controverse. · 

Or moins de vingt ans plus tôt, une occasion exceptionnelle.s'était 
présentée pour les religieux latins de Constantinople de fl!,ire preuve 
de semblables qualités, et l'un d'entre eux, une exception, s'était révélé 
capable d'être le porte-parole des nonces de Rome. Nous voulons par­
ler de la mission envoyée par Grégoire IX en 1234 au patriarche.grec 
de Constantinopl~ Germain II, alors en résidence à Nicée, et à l' empe­
reur Jean III Ducas Vatace. Cette légation est bien connue, grâce à la 
relation des nonces qui a été conservée, et imprimée plusieurE1 fois 61; 

Il y a quelque motif d'évoquer ici les Conférences de 1234; l'auteur de 
notre· Contra Graecos y joua peut-être un rôle d.e premier plan. 

Des rapports d'ordre littéraire sont certains entre la relation des 
nonces et le traité; ils se dégagent à la confrontation de citations patri~-

6° Cette obligatî,;m réciproque est bien soulignée par Nicolas de Cotrone dans 
l'épîlogue du Libellus, adressé à Théodore II Lascaris; édité par P. A. Uccelli, S. 
Thomae Aquinatis ... ln Isaiam prophetam ... , accedit Anonymi Liber de .Fide San­
ctae Trinitatis, Romae 1880: épilogue pp. 441-442. _Pour l'attributio.n du .Libellus 
à Nicolas de Cotrone nous renvoyons à l'étude que nous venons de publier sur ce 
sujet: Nicolas de Cotrone et les sources du Contra errores Graecorum de s. Thomas, 
Divus Thomas (Frib.) 28 (i950) 313-340. - Démétrius Cydonès adopta une inême 
attitude (v. son Apologia I, Studi e Tesfr 56, Vatican 1931, p. 367, n. 40; 368, n. 74), 
et il composa un opuscule pour la justifier (signalé dans Stùdi e Testi 152, Biblio­
teca Vatican:·a 1947, p. 4). 

61 Éditions complètes: Script. Ord. Praed. I, 911-924; Mansi, Concilia ampliss. 
collect., t. XXIII, col. 279-307 (ex Script. Ord. Praed.); G. Golubovich.O .. _F. M., 
Archivum Francis. Hist. XII (1919) 428-465. Cette d€:rnière édition, quoique non 
critique, est la meilleure. 



34° Antoine Dondaine 

tiques comm'.unes à l'un et à l'autre document. D'autre part, quelques 
textes avaient été traduits et utilisés par Hugues Éthérien; plusieurs 
d'entre eux sont repris, soit littéralement soit dans une recension rema­
niée, dans la relation des nonces et dans le tràité de 1252. Or l'accord 
littéraire se vérifie davantage entre ces deux derniers documents qu'avec 
le De sancto et immortali Deo 62• La dépendance est donc certaine. 
Sans doute pourrait-elle s'expliquer par le fait que l'auteur du Contra 
Graecos aurait possédé une copie de la relation des nonces; la chose 
est possible en effet, mais nous pensons que les rapports sont d'un autre 
ordre. Plus loin il apparaîtra clairement que l'anonyme dominicain avait 
une connaissance fort peu commune des œuvres de Hugues Éthérien et 
de son frère Léon Toscan; il nous a transmis deux de leurs opuscules 
ignorés par ailleurs jusqu'à nos jours. Ne serait-ce pas lui qui aurait 
procuré aux nonces les autorités empruntées à l'œuvre de Hugues? Ne 
serait-ce pas lui aussi qui en aurait remanié la version? Car il ne fait 
de doute pour personne qu'il a lui-même traduit un grand nombre des 
textes patristiques et liturgiques cités dans son ouvrage 63

• L'hypothèse 
de la participation du polémiste de 1252 aux travaux de la légation de 
1234 est si suggestive qu'elle demande qu'on s'y arrête un instant pour 
en vérifier la vraisemblance. 

Les personnages officiels de la légation étaient des religieux fran­
ciscains · et dominicains; les premiers étaient anglais, Haymo de Faver­
sham, qui deviendra un jour Ministre général de son ordre, et · Raoul 
de Reims (anglais lui aussi, malgré ce nom français). Les deux domi­
nicains étaient fr. Hugues, dont l'identité n'a pas encore été précisée, 
et Pierre de Sézanne, tous deux français semble-t-il. Les quatre per­
sonnages ignoraient la langue grecque, ou bien la possédaient fort mal. 
La chose ressort du texte de la relation. En effet son auteur, qui parle 
au nom des quatre nonces, rapporte qu'au cours d'une discussion l'em­
pereur pria ceux-ci de produire les autorités qu'ils prétendaient favo­
rables à leur thèse. Alors, poursuit le narrateur, sur le champ l'un de 
nos frères, auquel le Seigneur avait donné aisance dans la langue des 
Grecs, ouvrit le livre des Anathématismes de s. Cyrille et commença 
de lire en grec: 

62 La référence aux textes cités est également donnée de la même 1!1-anière, très 
précise, dans la relation et le Contra Graecos. 

63 Plusieurs fois l'auteur du traité se donne comme le traducteur des textes 
qu'il cite. E. g., col. 500 B 14: cc Quod autem hic transtulimus procedens, in graeco 
dicitur neowv ». - 559 D 8:, cc Quorum tenorem ... de graeco in latinum ... transtu­
limus ... ». Etc. 



Contra Graècos 341 

<< Et continuo unus de fratribus nostris, cui Dominus dederat gratiam in 
litteratura Grecorum, revolvit libnim beati K yrilli de IX anathematismo et 
incepit grece legere ... >> 

64 •. 

Un de nos frères: on a dit qu'il s'agissait de l'un des nonces 65! Nous 
ne le pensons pas. C'est l'un des religieux de leur suite, franciscains et 
dominicains des couvents de Constantinople. Le présence des ces assis­
tants des délégués officiels ne paraît pas avoir été remarquée; elle est 
cependant plusieurs fois mise en évidence par le document. Par exemple: 
à la suite d'un incident les nonces tiennent conseil et envoient deux des 
frères présenter leurs doléances au patriarche: << Et inito consilio, duos 
de fratribus nostris ad patriarcham transmisimus » 66

• Sur lè chemin 
du retour, ayant été contraints d'abandonner momentanément une partie 
de leurs manuscrits, les nonces profitent d'une circonstance favorable 
pour renvoyer les frères les chercher: « . . • divertimus ad quoddam ca­
sale ibi propinquum, et remisimus fratres pro libris » 67• Il est évident 
qu'il ne s'agit pas des nonces. Dans un autre passage de la relation nous 
relevons encore une fois la formule « fratribus nostris », et des noms 
suivent. Il ne s'agit pas davantage des nonces, ni cette fois de quel­
qu'un du personnel de la légation, mais de deux religieux franciscains 
qui sont des personnages de quelque importance: « Scripsit etiam (à 
savoir le patriarche) fratribus nostris, scilicet f~atri Benedicto ministro 

64 G. Golubovich, Disputatio Latinorum et Graecorum seu Relatio Apocri­
sariorum Gregorii IX ... , Archivum Franc. Hist. XII (1919) 443, § 12. 

66 Le P. Golubovich avait proposé cette interprétation dans sa « Biblioteca 
bio-bibliografica della Terra Santa e dell'Oriente Francescano », t, I, Quaracchi 
1906, p. 165, n .. 1; il l'a exposée dans les prolégomènes de son édition de la relation 
(Disputatio Latinorum ... , pp. 435-436). L'interprétation part d'un postulat faux. 
Le regretté P. Golubovich, qui a rendu des services signalés non ·seulement à l'his­
toire des missions franciscaines, mais aussi à celle des missions dominicaines, s'est 
peut-être laissé égarer ici par le désir d'augmenter le matériel franciscain; il suppose 
que le rapport est l'œuvre d'un· des nonces (de son ordre) parlant pour tous. C'est 
inexac{; le rédacteur, quelqu'il soit, parle au nom de tous - ex persona omnium, 
dirait un latin. Une seule fois le rédacteur se départit de sa réserve et parle à la pre­
mière personne du singulier, mais on n'en peut rien conclure, sinon qu'il était pré­
sent aux conférences: « Item introduxerunt aliam auctoritatem, que, si bene recolo, 
fuit beati Basilii, cuius sententia ... ». (éd. Golub., p. 463, § 27). L'argumentation 
du P. G. porte si peu conviction qu'en 1906 il c6ncluait que c'était Aimon qui savait 
le grec; en 1919 c'est Raoul de Reims. Et s'il fallait arguer encore sur l'ordre des 
noms dans le document, on renverrait à la lettre de Grégoire IX accréditant les non­
ces: ce sont les dominicains qui sont les premiers nommés. 

66 Édit. Golubovich, p. 430, § 4. 
67 Ibid., p. 465, § 30 circ. fin. 



( 

342 Ant0ine Dondaine 

Romanie, et fratri Iacobo de Rùssano, qui tune aderant Constantino­
poli ... » 68• 

La manière dont la relation parle du frère 1-isant .le grec de s. Cyrille 
laisse entendre qu'il était. considéré comme un privilégié « cui Dominus 
dederat gratfam in litteratura Grecorum »; c'est-à-dire qu'il était pro­
bablement le seul de la mission possédant ,quelque facilité dans la langue 
grecque. Rares en effet étaient les Latins sachant le grec, même parmi 
les per!lonnages envoyés par Rome en ambassade à Byzance ou à Nicée 
pour tenter un rapprochement. Quand Michel Paléologue écrit à Ur­
bain IV e.n 1263 après ses entretiens avec. Nicolas q.e Cotrone et lui ex­
prime sa satisfaction d'avoir pu enfin converser avec un représentant 
de Rome sachant le grec, il remarque que ceux qui l'avaient précédé 
avaient toujours eu besoin d'un interprète 6 9• Dans son Opus tripartitum, 
écrit en vue du concile de Lyon de 1274- où l'Union sera réalisée pour 
un temps - Humbert de Romans place a~ !lombre ·des causes de la pro­
longation du schisme l'ignorance réciproque des langues 70 • Cette igno­
rànce avait en effet sa contre-partie du côté grec, où l'on aurait trouvé 
avec plus de difficulté encore quelqu'un sachant le latin. Ici même, dans 
les négociations de Nicée-Nymphée, le patriarche et les prélats doivent 
dèmander aux Latins. de leur traduire eux-mêmes en grec les documents 
des discussions 71

• Les nôtres n'en étaient point là, grâce au frère auquel 

88 Ibid., p. 445, § 16. Le P. Golubovich en concluait que l'auteur du récit était 
nécessairem,ent un frère en religion des -deux franciscains nommés. Si dans les autres 
cas << nos frères » était entendu des nonces, et que .ce soit un des franciscains qui 
ait la parole, il y aurait nécessairement au moins un dominicain parmi ces «frères». 
L'expression « fratres nostri » ne peut donc être entendue dans le sens proposé par 
le .p._ Golubovich. 

89 « Predicti nuntii immediate loqui ad invicem ignorabant sed eorum collo­
quium per illos qui in medio stabant interpretes, non existentes sufficientes in scien­
tia nec potentes amborum capere intellectus ... »: J. Guiraùd, Les registres d'Urbain 
IV, t. II, Regist. Ordin., t. I, Paris 1901, n. 748, p. 356 b. 

70 « Quartum est linguarum diversitas, quae facit ut pauci Latini nostrorum 
intelligant eos, vel intelligantur ab eis. Et ideo non possunt nostrates multum con­
ferre cum eis »:éd.dans P. Crabbe, Concilia Omnia~ .. , Coloniae Agripp., t. Il, 1551, 
col. 993. 

71 « Quam rationem cum audissent, petierunt ut copia huius rationis in scripto 
daretur eis. Quam primo data~ in latino, in graecum petierunt sibi transferri, Et 
factum est ita ». Relatio, édit. Golub., p. 436 § 8 in fine. - De ce seul fait on peut 
être assuré que le texte grec de la Definitio apocrisariorum de processione Spiritus 
Sancti, dont la recension latine est incluse dans la relation, est l'œuvre de notre frère 
interprète et non pas d'un interprète grec.• Ce teite a été édité plusieurs fois. Cfr. 
L. Wadding, Annales Minorum, ed. Quaracchi 1931, t .. II pp. 374-380. Le texte 



Contra Graecos· 343 

la Seigneur avait fait la faveur que l'on sait. Du récit, il ressort q~e .ce 
frère possédait la langue grecque de manière àisée, et était t~ut à la fois 
un théologien averti. On nous ·1e montre saisissant un ouvrage grec; y 
trouver rapidement le passage approprié; interrompre sa lecture juste 
-où il convenait; L'endroit était répéré d'avance, dira-t-on. Oui, sans 
,doute, mais le frère ne refuse pas de poursuivre la lecture ·à la demande 
<les Grecs; ce qui lui suppose assez de science pour savoir qu'il n'y a 
rien là de nature à compromettre la cause qu'il sert 72• 

La richesse de la documentation patristique produite par les nonces 
- elle transparaît à travers le· rapport, lequel est évidemment un som­
maire lorsqu'l.I relate les discussions doctrinales interminables - la 
richesse de cette documentation, disons-nous, s'explique pat la présence 
,de ce frère. C'est lui, qui en douterait, qui a muni les délégués officiels 
de ces manuscrits grecs auxquels le récit fait allusion, tirés des biblio­
thèques du patriarcat et des coffres des monastères de Constantinople. 
C'est lui qui explore les écrits des Pères, les traduit; est l'interprète de~ 
nonces dans les discussions. Le. rôle est si transparent à travers le récit 

· qu'il pose un personnage historique, possédant les mêmes qualités que 
le polémiste de 1252, la même aisance dans la langue et la· littérature 
patristique grecques. Les sujets doués de ces qualités culturelles n'é­
taient pas légion à l'époque, même dans les couvents latins de Constan­
tinople. Aussi bien quand l'auteur du Contra Graecos nous dit qu'il 
a soutenu des disputes avec les Grecs, nous y verrions volontiers un 
souvenir des conférences de 1;z34. 

En effet, n'est-il pas significatif que le fait soit rapporté à propos des 
arguments opposés par les Grecs à la coutume latine de consacrer l'Eu-

. 1 

charistie avec du pain azyme: « Hee. sun.t auctoritates et rationes qu:;is in 
libris suis invenisse et ab ore ipsorum audisse me memini in disputa­
tione » 73• Or la relation des nonces mentionne deux objets de contro­
verse dans les copversations de Nicée-Nymphée: la procession du Saint­
Esprit et l'azyme. 

Ailleurs le polémiste dit avoir été à Nicée 74
• Simple coïncidence, dira­

t-on .. Nicée n'était-elle. pas proche d~ Constantinople? Oui! Mais les re­
lations entre les capitales des empires rivaux étaient loin d'être cordiales 

latin paràllèle dans Wadding est une traduction faite sur le grec par l'éditeur. Le 
tèxte latin original est celui de la Relation des nonces (éditions, ci-dessus, n. 61), 

72 Ibid., p. 443 § 12. 
73 PG 140, col. 519 C. 
74 Ibid., 566 C. 



344 Antoine Dondaine 

et. fréquentes. Plus l'empire Latin approchait de son effondrement, plus 
l'hostilité des Grecs se faisait agressive; de latente la guerre devenait 
chaque jour plus âpre 75• Si des religieux latins de Constantinople ont 
pu aller à Nicée sans faire partie d'une légation officielle, il est néan­
moins intéressant que le fait d'un tel voyage par l'auteur du traité soit 
noté dans son ouvrage; c'est au moins un signe de la convenance de 
notre hypothèse. Or, à y regarder de près, il y a ici plus qu'une simple 
convenance. Le motif du rappel de ce voyage demande à être relevé. 

Les Grecs reprochaient au clergé latin l'application des verges aux 
pénitents: c'était là un usage défendu. par les saints canons aux évêques,. 
aux prêtres et aux diacres, disaient-ils 76• Le polémiste justifie la coutume 
latine et rétorque l'accusation: les Grecs ne craignent pas de porter la 
main sur leurs prêtres et leurs clercs; ce en quoi ils sont plus coupables, 
que les Latins qui .ne le font que sur des laïcs. Il est vrai, ajoute-t-il, 
qu'en la circonstance ils leµr retirent leur habit ecclésiastique, comme 
je l'ai vu de mes propres yeux à Nicée: 

« Sed ecclesia Grecorum, que trabem gestat in oculo, quam non videt, 
nisi festucam modicam in oculo fratris sui, hoc, quod nobis obicit, studiosus 
implet non dico in suis laicis ... sed in suis papatibus et clericis, quos tanquam 
viles rùsticos, pugnis et baculis facit verberari, sublato tamen ad horam prius. 
ymathio, idest habitu dericali, prout propriis oculis aspeximus in civitate 
Nicea >> ( col. 566 B-C). 

Il est remarquable que la relation de 1234 rapporte un fait corres­
pondant à ce souvenir. Un Latin, sans doute un de ces fonctionnaires. 
ou solda~s étrangers au, service de l'empereur, avait assisté à la messe 
des nonces à Nicée. Il fut puni par son prêtre grec 77• Sur quoi il vint 
.se plaindre aux nonces. Indignés, ceux-ci dépêchèrent deux des frères. 
de leur suite pour protester auprès dù patriarche. Comprenant qu'il 
ne pouvait se dérober, celul-'ci envoya aux nonces le coupable, accom­
pagné d'autres clercs qui, eti guise de réparation, dépouillèrent le délin-:-

75 C'est précisément pour tenter d'obtenir une trêve que les nonces, après un. 
prerriier retour à 'Constantinople, consentent à retourner en Asie. La relation fait 
allusion aux périls pesant sur l'empire Latin. Cfr. Golub., p. 446 § 16. 

76 Canon. Apost., XXVII, cité, col. 560 A. 
77 Un Latin sujet d'un prêtre grec, donc schismatique; voilà qui ne manque 

pas de piquant. A Nicée il n'y avait pas d'établissements catholiques. Les Latins­
qui prenaient du service dans les gardes impériales ne devaient pas être gens ,à s'em­
barrasser de scrupules en matière de discipline ecclésiastique; s'ils voulaient prati­
quer leur religion, ils devaient participer « in sacris • avec les Grecs. 



Contra Graecos 345· 

quant de son vêtement ecclésiastique et le traînèrent à travers les rues de­
la ville jusqu'à la maison du patriarche: 

« Finita autem missa et divinis rite peractis, advenit ad nos quidam La­
tinus exulans (vel ejulans?) et flens et dicens papatem suum eum supposuisse· 
sententie, quia misse nostre interfuisset. Quo audito, doluimus. Et inito con­
silio, duos de fratribus nostris ad patriarcham transmisimus, illud taro abho­
minàbile factum in iuniuriam Dei et totius ecclesie illatum os.tendentes. Quod. 
audiens patriarcha, dissimulare magis voluit quam corrigere. Attamen videns 
quod pro multa iniuria illud reputaremus factum, .cum ceteris papatibus illum 
papatem ad nos transmisit, qui dictum papatem indumentis suis sacerdotalibus. 
spoliaverunt, et ita expoliatum per villam usque ad domum patriarche iterum 
deduxerunt» 78 • 

N'est-ce point précisément de cette scène que le polémiste de 1252 

se remémore quand il dit avoir vu à Nicée les Grecs dépouiller de ses. 
vête~ents ecclésiastiques l'un de leurs prêtres? Ou bien faudrait-il 
encore voir ici une simple coïncidence? Nous ne croyons pas forcer la 
conclusion en considérant comme probable l'identité du frère à qui le 
Seigneur avait fait la faveur de parler le grec et l'auteur du Contra Grae-­
cos; ce qui nous fait regretter davantage encore· que l'histoire n'ait pas 
conservé son nom. 

La formation scolastique du polémiste se traduit par la clarté de son 
œuvre, construite sur le modèle des disputes universitaires du temps et 
des commentaires sentenciaires. Le plan était indiqué par les quatre­
thèses: capitales controversées: procession de l'Esprit-Saint, état des 
âmes des défunts, matière de la consécration eucharistique, enfin primat 
du pontife romain; d'où les quat;re distinctions du traité. Dans chacune· 
de celles-ci les difficultés opposées par les Grecs sont d'abord énoncées, 
puis réfutées, après quoi l'auteur aborde la partie positive du sujet. 

Les problèmes traités dans la première et les dernières distinctions. 
étaient classiques, sans cesse remis en question· depuis quatre siècles;, 
ils sont toutefois rajeunis du fait du recours constant à la tradition pa-­
tristique grecque, et si au total l'apport nouveau demeure restreint, il 
se dégage pourtant de ce contact une vive impression de solidité. C'est 
que l'œuvre étant de dimensions peu ét~ndues, les dits des Pères y tien-­
nent une très grande place 79• 

78 Relation, éd. Goluh., p. 430 § 4. - Si les nonces protestent, c'est pour l'in-­
jure faite à leur culte. 

· 79 Personne ne s'étonnera qu'il y ait parfois des faiblesses dans l'information,. 
patristique de notre auteur; c'est la rançon du 'temps où il vécut. Il était 1mpossible-



Antoine Dondaine 

Au contraire des autres, le sujet de la seconde distinction se trouvait 
être neuf du tout au tout. Les divergences entre Grecs et Latins sur 
l'au-delà de la rn,ort s'étaient manifestées pour la première fois lors d'une 
conférence entre un religieux franciscain et un évêque grec, légat de 
Manuel Ange auprès de Frédéric II, dans l'hiver 1231-1232 80• L'é­
vêque, Georges Bardanès, étant tombé malade au monastère grec de 
Casole, près d'Otrante, y reçut le .visite de frère Barthélemy, - c'était le 
nom du franciscain. Celui-ci amena la conversation sur la doctrine ca­
tholîque concernant l'état des âmes séparées. 

Le prélat grec s'aperçut que les croyances ne concordaient pas; le 
catholique affirmait l'existence du feu du purgatoire et l.a rétribution 
immédiate des âmes (selon leurs mérites), choses que niait Bardanès 81• 

De ce moment datent les controverses sur le sujet. Le Contra Graecos 
paraît être le premier écrit latin à en faire état 82• 

Dans les erreurs reprochées ici aux Grecs, l'accent est mis sur la 
négation de. la rétribution. immédiate, soit en paradis, soit en enfer, se­
lon le cas particulier de .chaque âme; il n'est parlé du purgatoire que 
dans la partie positive, comme si les adversaires en àvaient simplement 
méconnu la. réalité, sans la nier 83• Le début de la distinction, la plus 
brève du traité, est assez faible. Il présente µne réfutation peu heureuse 
des assertions grecques: d'abord parce qu'il impute à tort à André de 
Césarée d'êtr~ responsable de ces erreurs; ensuite parce que l'autorité 
principale invoquée pour les combattre est un texte de s. Jean Chry­
sostoip.e dont on propose une traduction fautive 84• En. revanche la série 

' . . 

d'affranchir d'un coup la littérature patristique des multij;>les apocryphes qui l'en­
cotnbraieht dès cette époque, et erièoré plus dè libérer l'histoire de données fausses 
circulant soit chez les Latins soit chez les Grecs. Cfr. le cas de· Théodoret. · 

80 S1,1r cette affaii;e v. Golubovich, Biblioteca; .. della Terra Santa, t. I, pp.170-
175 ·(mais lire: hiver 1231-32); M. Jugie, Theologia ... Orientalium, t. IV, Paris 1931, 
pp. 36~38. . . 

81 C'est par une rélation sous forme de dialogue, de Bardanès, que l'affaire est 
connue. Voir G. Golubovich, Biblioteca ... , 1. c.; M. Jugie, 1. c . 

. 82 Il n'en fut pas· question lors des conférences de Nicée-Nimphée de 1234; 
et nous ne. connaissons pas d'écrit cle la polémique du côté latin, si ce n'est peut~être, 
la petite Question disputée d'Alexandre .de Halès, entre la relation de cette léga­
tion ~t le Contra Graecos. 

83 Dans le prologue, il est vrai, la négation du feu purificateur avait été men~ 
tionnée parmi les erreurs des Grecs: col. 487 B. 

84 On ne trouve pas dans lès œuvres d'André de Césarée la, doctrine incrimi­
née. - Pour s. Jean Chrysostome, c'est ici· que l'on traduit n(!6éÂa{Jov par « perce­
perunt » (ci-dessus p. 337) donnant un sens sensiblement différent de l'original 
(col. SII B 10-u). Cfr. Joannes Chrisostomus, In epist. Ad hebraeos,, ,homilia 
XXVIII, § 1, in fine: PG 63 col. 192-193. 



.Contra Graecos 347 

des arguments tirés de textes liturgiques, ( office des martyrs, des dé­
funts) fait très forte impression. Comment les Grecs peuvent-ils · nier 
ce qu'ils chantent si souvent dans les cérémonies du culte, avec la parti.:. 
cipation de tout le peuple? L'appel au témoignage des œuvres d'art est 
lui aussi très suggestif: vous niez que les âmes saintes jouissent du ciel, 
que les âmes pécheresses soient punies en.enfer avant le jugement der­
nier. Regardez donc les murs de vos églises! N'était-ce pas la foi de vos 
ancêtres? Que signifient ces peintures représentant les anges venant du 
ciel au devant des élus; les démons s'emparant avec violence des ré­
prouvés dès leur lit de rnort? 

La partie positive, où l'on affirme l'existence des limbes et du pur­
gatoire, est non moins intéressante. La première autorité proposée est 
une glose sur le célèbre passage de s. Paul (I Corinthiens, III, vers. 
u-15), invoqué à bon droit comme une affirmation d'un feu purifi­
cateur. La glose proposée est des plus explicites: « Cum quidam docto­
rum suorum inter eos authenticus predictum locum exponeret, adiecit: 
Ignem istum credimus cathartirion, idest mundificativum, in quo · anime 
defunctorum purgantur tamquam aurum in fornace » (col. 514 D). Les 
spécialistes auront reconnµ ce texte, et un nom sera venu à leur mémoire: 
Théodoret! C'est ·bien en effet le fameux texte recueilli au xv1e siècle 
par Jean Gagnée, et publié par lui sous le nom de Théodoret; que nous 
rencontrons ici trois siècles plus tôt 85• Si notre dominicain ne nomme 
pas Thébdoret, il est certain que c'est à lui qu;il songe quand il ledé­
signe « un de leurs docteurs qu'.ils tiennent pour authentiques ». A la 
distinction précédente on avait refusé son autorité, l'écartant comme 
celle d'un hérétique; on ne pouvait maintenant la proposer trop clai­
rement sans prêter à· la critique. Buonaccorsi. ne s'y est pas trompé; il 
donna ce même texte sous le nom de Théodoret 86, et c'est peut-être 
du Thes::iurus que l'autorité passa qans les scolies de Gagnée 87 • 

. , 
86 J. Gagnaeius, Brevissima et facillima in omries D, Pauli epistolas scholia, 

éd. de Paris 1563, fol. 39v-4or, 
86 .Le nom ne figure pas dans la recension grecque du Thesaurus, ni dans la 

recension latine originale; il se lit dans l'édition d'André Doto (recension latine; 
v. note suivante et Vatic. Pal. lat. 6791, fol. 69rb-.vb) et dans le traité contre les Grecs 
de 1:z9:z du ms. Vatic. lat. 819 (fol. :z84r); dont nous proposerons l'attribution à Buo• 
naccorsi (ci-après, pp. 406-418). 

87 Que le lecteur en juge: 
Thesaurus, éd. Doto 
(Paris BN., gr. 1:z51, fol. 67v) 

... Âéyei TIÇ av.wv TWV I'e,aiuwv dtcMaua­

ï.oç· ",oif.o ,o 1viJQ ma,evoµev uaOUQ-

Jean Gagnée, 1. c. 
(ci-dessus n. 85). 

« Similiter et Theodoritus . graecus 
. in hune locum ait: -roih'o ('ro) :n;,fi(l :n:i-



Antoine Dondaine 

Peut-être faudrait-il voir aussi une trace de cette même autorité dans 
le discours diffus de Nicolas de Cotrone, également placé par lui sous 
le patronage de Théodoret,. et dont l'essentiel passa dans le Contra erro­
res de s. Thomas ( et de là dans la tradition polémique latine postérieure). 
Ce texte fera fortune jusqu'au concile de Ferrare-Florence, où il sera 
proposé par les théologiens latins, et refusé par les Grecs 88 • Quoiqu'il 
en soit de cette autorité, suspecte du fait de Nicolas de Cotrone, celle 
proposée par le Contra Graecos est plus sérieuse; on ne peut douter 
qu'elle ne soit d'origine grecque et beaucoup plus ancienne qu'on ne la 
croyait jusqu'ici. Le procès qui lui fut intenté par l'éditeur moderne du 
commentaire de Théodoret devrait être _réouvert et révisé 89• 

La seconde autorité invoquée pour appuyer l'affirmation de l'exis­
tence du purgatoire est sainte Macrine, ·dont le témoignage est non 
moins précis que le précédent. On concède toutefois que la déposition 
d'un tel témoin puisse paraître hors de propos en th

1
éologie. Qu'à cela 

ne tienne, les frères de la sainte, Basile et Grégoire de Nysse, parleront 
à sa place, et après eux Damascène et Athanase 90 • Les travaux posté-

T11(!toV, èv <p ua0a(!lCov-r:at al '1/JVXal wç; 
-ro X(!V<1lov èv -r{pxoveVT'YJ(!Üp 

· Dicit quidam eorum doctor Theo­
doritus « Hune ignem credimus purga­
torium in quo anime purgantur sicut 
aurum in conflatorio ». 

<1-riwoµev ua0a(!T't](!tov, èv <p ua0a(!lCov-rm 

al '1/JVxal wç; TO X(!V<1lov SV T<p XWV8VT'YJ(!Üp 
idest: « ignem credimus esse purgato­
rium in quo animae tànquam. aurum 
in conflatorio purgantur ». 

88 Dans le Libellus, de Nicolas de Cotrone (ed. P. A. Uccelli, S. Thomae ... 
In lsaiam prophetam ... , Romae 1880, p. 441a), repris par s. Thomas (Contra erro­
res Graecorum, ibid., Il, 23, p. 485b) se lit l'énoncé: « salvabitur sic tanquam per 
conflatorium ignem purgantem », texte qui ne s'accorde pas avec la doctrine du 
commentaire authentique de Théodoret sur le même passage des. Paul (cfr. PG 82, 
col. 249-252). Sur ce texte au concile, v. les documents publiés par L. Petit, Patro­
logia Orientalis, t. XV1, Paris 1920: a) Cedula deputatorum Latinorum (cardinal Ce­
sarini), p. 37 (texte critique dans G. Hofmann S. 1., Concilium Florentinum I, Orien-

. talia Christiana XVI [1929] 282); b) Marc d'Éphèse, Oratio prima de igne purga­
torio, p. 58, § 12; c) Responsio Graecorum ... a Bessarione ... recitata, p. 71, § 13. 

89 J. A. Noesselt, PG 82, Préface: Corollarium, col. 17-22. L'éditeur si,ippose 
que ce· texte, comme d'ailleurs celui de la tradition du Contra errores de s. Thomas 
ont été altérés en faveur des thèses latines; chose qui se serait produite dans l'Italie 
méridionale. Si cette hypothèse a encore quelque chance de rencontrer la vérité 
avec le second texte, manipulé par Nicolas de Cotrone, elle serait fausse pour celui 
de Jean Gagnée, puisque nous le trouvons dès l'origine de la polémique sur le pur­
gatoii:e, et à Constantinople. - Sur ce texte, voir F. H. Reusch, Fiilschungen in dem 
Tractat des Thomas von Aquin gegen die Griechen, Abhandlungen der k. bayer. 
Akad. d. Wiss., III. Cl. XVIII. Bd. III. Abth., München 1889, pp. 738-739. 

uo Damascène: Pseudo-D., dans le • De iis qui in fide dormierunt », PG 95; 



Contra Graecos 349 

rieurs n'ont que peu enrichi ce premier inventaire de la tradition pa­
tristique grecque sur le sujet; l'essentiel est là du premier coup 91

• 

La distinction s'achève par un retour contre André de Césarée; du 
moins la rubrique place-t-elle sous son nom une interprétation du texte 
de s. Paul ci-dessus allégué, interprétation qu'on va refuser avec force. 
En fait cette exégèse rejoignait celle de s. Jean Chrysostome, qui voyait 
dans le feu sauveur dont parle l' Apôtre le feu inextinguible conservant 

le pécheur pour un supplice éternel 92• C'est ignorer la langue grecque, 
proteste notre polémiste, de proposer une telle interprétation, ou bien 
la trahir sciemment; s. Paul n'a pu dire que les pécheurs seraient sauvés 

pour un supplice éternel. Si l'exégèse des. Jean Chrysostome et de plu­
sieurs docteurs grecs n'est plus admise par aucun exégète catholique; 
l'auteur du Contra Graecos q.evance de deux siècles les théologiens du 
concile de Florence pour la rejeter au nom de la langue grecque elle­
même, employée par l' Apôtre 93

• 

Nous nous sommes arrêtés un instant sur cette distinction parce que, 
la pr~mière du genre, elle révèle à moins de frais le travail personnel de 
l'auteur, ses recherches, ses déficiences aussi. Pour autant il serait faux 
de conclure que les autres parties du traité supposent un moindre effort. 
Le matériel commun à la tradition polémique a été soumis à une nou­
velle confrontation avec les originaux grecs, corrigé, retraduit quand il 
y avait lieu, et surtout notablement enrichi 94• Mais il n'est pas dans 
notre propos de faire l'inventaire de cet apport et de le contrôler; l'au­
teur a donné ses référenc;es avec une précision si remarquable que, à 
part quelques rares exceptions, celui qui entreprendrait une telle en-

Athanase, Pseudo-A., Quaestiones ad Antiochum ducem, PG 28. Ce dernier ouvrage 
•est fréquemment mis à contribution .dans cette seconde distinction. 

91 Buonaccorsi collectionnera un très grand nombre de textes liturgiques, mais 
•cela n'augmentera que le volume matériel; la substance est déjà dans le Contra Graecos. 

92 Homélie IX sur la !ère aux Corinthiens, § 3, PG 61, col. 78-80. 
93 Le sens du verbe awCsw est discuté. Il ne peut signifier que le damné, con­

servé par le feu, sera ainsi sauvé. La langue grecque est riche; elle a des termes pro­
pres pour exprimer les notions distinctes de garder, conserver et sauver, et ces termes 
ne sont pas interchangeables. awCsw, aw-r~(.I, GWTrJ(.lla ont rapport à l'état des élus, 
libérés de toute tribulation et de toute souffrance. L' Apôtre n'a pu dire que les pé­
,cheurs seraient sauvés pour un supplice éternel (col. 517 A-B). - Au concile de Fer­
rare-Florence, Jean de Torquemada fera les mêmes objections aux Grecs (peut­
·être d'après notre Contra Graecos, tant l'argumentation est parallèle): Latinorum 
responsio ad Libellum a Graecis exhibitum circa purgatorium ignem, Patrologia Orien­
talis, t. XV1, pp. 95-96, § 14; G. Hofmann, Orientalia Christiana XVI.I (1930) 232. 

94 Voir ci-après, pp. 394-ss, où l'on compare l'apport fourni à Matthieu d'Aquas­
parta par le Contra Graecos, avec celui que ~ui donnait la tradition des Sentences. 



1' 

35° , Antoine Dondaine 

quête serait dispensé de longues recherches 96• De notre point de vue 
particulier, il sera plus fructueux 1e passer en revue et identifier les 
instruments mineurs de travail utilisés ou rassemblés par notre ano­
nyme. Des · fragments semblables à ceux de la lettre de Théorien, déjà 
rencontrés, ont un intérêt concret beaucoup plus révélateur que les. col­
lections patristiques et conciliaires, qu'on pouvait consulter au patriarcat 
ou dans les monastères grecs; il nous font pénétrer, si nous osons dire, 
dans la propre cellule de travail du polémiste. D'autre part, ce faisant, 
nous écrirons une nouvelle page de l'histoire littéraire de l'Orient latin 
et dominicain 96• 

II. Documentation mineure 

Les éléments sur lesquels portera cett~ partie de notre enquête ap­
partiennent presque tous aux appendices du traité. Celui-ci, en raison de 
sa méthode polémique, se prêtait mal à l'utilisation dans son cadre de 
sources autres que les documents traditionnels. Il y a trois exceptions: 
un texte attribué à s. Grégoire le Grand; un autre proposé sous le .nom 
de s.' Jean Chrysostome, mais qui est de Théorien le philosophe; enfin 
des fragments de· la··Donation de Constantin 1. Les appendices nous 

~• Void quelques ex,emples: cc Athanasius in editione fidei, cuius initium Cre­

dimu~ in unum ingenitum Deum, parum an.te. finem: Spiritus autem Sanctus ... (col. 
492 B = PG :.15, col. 199). - Cyrillus, Duodecim capitula (= Anathematisma), in 
no~o capitulo predictorum XII ca:pitulorum: Si quis dicit.'.. (col. 509 B 2 = PG 76. 
col. 307). - Cyrillus, in IIra epistola ad Nestorium, cuius est initium Salvàtore no­

stro dicente .. ,; ·parum an:te finem: Etsi est in ypostasi Spiritus propria 1rt intelligitm, 
secundum se ... (col. 495 B 11 = PG 77, col. 118). - Gregorius Nyssenus, In epi­
stola ad Eulalium; que sic incipit Vos quod iustum etc. Parum ante finein: Immuta-• 
bile nature ... (col. 492 .G 1 = PG 45 col, 133). 

96 , Un trait particulier du traité, m.ér.iterait d'être signalé: son caractère concret. 
Si l'œuvre est b'âtie sur le modèle d'un traité sc?lastique, elle n'en a pas le caractère 
intemporel et abstrait, Le polémiste a affaire .à des adversaires vivants, les Graeci 

moderni, comme il .les a:ppelle si souvent; ce sont eux qu'il doit convaincre çi'erreur. 
Combien de points .de contact avec la réa:lité contemporaine. Ici on. rappelle la tra­
gédie de Chypre de 1231, où des moines grecs. furent livrés au bücher parce qu'ils. 
outrageaient l'hostie consacrée par les Latins (col. 518 D); là on fait allusion à la 
légation de 1234 (col. 539 B); ailleurs on fait mémoire de Germain Il « nuper de­
functus » (col. 528 B). L'auteur va jusqu'à dire qu'il a. vu des Grecs manger avec 
délices un mets préparé avec du sang cuit, nommé par les Cypriotes « mety·» (col. 
567 B: Stevart, qui a lu ici sur son ms. cipuncti au lieu de Cypri mety, glose: Barbara, 
lexis, fartorum, Blutwurst oder Rosenwurst). Etc. 

1 · Texte de Grégoire, col. 524 B-D; Chrysostome, col. 524 D - 526 A; Dona­
tion, col. 536 B-537 A. On peut joindr,e à. ces trois textes celui qu'Échard .a recueilli 
dans le ms. P, attribué au Pseudo-Chrysostome: Script. Ord. Praed. I, 138. 



Contra . Graecos 35l 

livrent des matériaux plus rares et plus variés, dont l'intérêt principal 
est qu'ils sont presque tous d'origine cotltemporaine. Nous les décrirons 
l'un après l'autre en suivant l'ordre des plus anciens manuscrits. 

La Donation de Constantin et l'édition bilingue du tr~ité. 

Si nous commençons notre étude par le troisième des éléments énu­
mérés ci-dessus, c'est que pour l'examen des autres, il faudra plqs d'une 
fois mentionner l'édition gréco-latine du traité. Il est donc nécessaire 
que le lecteur soit convaincu que cette édition bilingue a existé. Or la 
démonstration de son existence, simplement affirmée plus haut 2

, se, 
fonde précisément sur les citations de .la Donation de Cot;istantin. 

Chacun sait que la Donation est un document apocryphe d'origine 
lat~ne, dont !'.autorité fut longtemps incontestée en Occident. Elle n'é­
tait pas ignorée des Grecs; dès le x1e siècle ,le pape Léon IX en avait 
cité des extraits dal}s sa lettre à Michel Cérulaire et Léon .d' Achrida 3, 

Il n'y a rien d'. étonnal}t que l'on ait songé à l'utiliser dans la polémique 
à finstar d'un document patristique; l'étç:mnant, c'est que dans le Contra 
Graecos les fragments .de la, Donation ne sont pas cités da:µs 1a recen­
sion origi~ale. ,I,l s'agit 'd'une rétroversi1:m dans la langue latine, à partir 
d'une traduction grecque du xne siècle insérée par Théodore. l3alsamon 
da;ns ses scolies au. ~o~ocanon 4

• Ajoutons que dans le traité, les élé­
ments de la Donation sont reliés entre eux: ,par des réflex:ions propres à 
l'auteur dominicain. Ce sont c;es réflexlons qui .vont, permettre d'établi~ 
l'existence de \a double . édition. 

On a remarqué yn effet que Buonl).ccorsi citait les mêmes passages 
de. la Don~tion qqe le ~ontra Graecos. Sur .µne colonne, dans .les ,manu.s­
sq:its J?ilingm;s du, Thesaurµs, se litle texte grec de ,Balsamon, sur l'autre 
la rétrovyrsion latine.de notre traité. Or, aussi bien dans le grec que dans 
ie iat~n, le texte .du Thesaurus relie les fragments .tirés de la Don.ation 
par les mêmes incises. que le Contra Graecos. La source grecque immé­
diate. de Buonacco~si n'est donc pa.s l'ouvrage de Balsamon, mais, comme 
pour la recension, latine, le Contra Graecos. Par où se trouve établi, le 
fait de l'édition bilii;igue de ce dernier 5

• 

2 Ci-dessus, p. 3:z8. 
3 PL 143, col. 753-755. 
4 Ed. Rhallis et Potlis, Syntagma ... kanonon, t. I Athènes 1.855, pp. 145-148. 
• La dém9nstration a été faite par R. Loenertz; Autour du traité ... , pp. 366-368. 



:352 Antoine Dondaine 

Les fragments de la lettre de Théorien 6• 

L'auteur de cette lettre est si peu connu qu'il convient de rappeler 
-ce que l'on sait de lui. Théorien, surnommé le philosophe, vécut à By­
zance dans la seconde moitié du XIIe siècle. L'empereur Manuel Ier 
·Comnène le chargea, en n69 et n71, de négocier avec les patriarches 
arménien et syro-jacobite, dans l'espoir de réunir les Églises arménienne 
-et syrienne à celle de Constantinople. Les relations qu'il fit de ses en­
tretiens avec le patriarche N ersès IV sont conservées et imprimées 7

• 

'Théorien est encore l'auteur d'une lettre - connue seulement en par­
tie - aux 'chefs religieux de la communauté grecque d'Oréiné (en Pa:.. 
lestine?), troublée par des discussions avec les Latins. Ce document, de 
ton conciliant, nous apprend que son auteur connut personnellement 
le patriarche de Venise Henri (Dandolo t n86). L'information fit pres­
:sentir à l'éditeur de la lettre que Théorien entra en contact avec le pa­
triarche à Venise - un séjour de ce prélat en Orient n'étant ni connu, 
ni probable - à l'occasfon d'une mission en Italie, du genre de celles 
-qu'il accomplit en Arménie. Mais on ne pouvait préciser la date de cette 
,ambassade, ni l'identifier avec aucune de celles que Manuel Comnène 
,envoya en Occident 8• 

Il paraît possible maintenant de dissiper cette incertitude. Théorien 
,devait faire partie d'une légation venue à Venise pour négocier un rap­
prochement politique de Manuel avec Alexandre III, dans le temps où 
Frédéric Barberousse préparait sa propre réconciliation avec le pape. 
Les ambassadeurs de Byzance furent témoins de l'entrevue de Venise 
,entre le pontife et l'empereur d'Occident (24 juillet-1er août n77), 
,entrevue qui couronna les succès d'Alexandre III mais ruina les espoirs 
des Grecs, fondés· sur la dissension entre le sacerdoce et l'empire. Ces 
informations se trouvent dans le De haeresibus et praevaricationibus 
Graecorum de Léon Toscan, interprète à la chancellerie de Manuel 
Comnène. Un exemplaire complet de ce traité, partiellement égaré 
,depuis le moyen âge, est conservé dans la Bibliothèque de Fernand 
Colomb à Séville 9

• Si Théorien a connu le patriarche de Venise au 

6 Il n'y a pas lieu c;!e traiter séparément le cas du deuxième fragment, recueilli 
par Échard dans le ms. P. 

7 PG 133, col. 113-298. 
8 R. Lœnertz, L'Épitre de Théorien le Philosophe aux Prêtres d'Oréiné, Mé­

morial Louis Petit, Bucarest 1948, pp. 317-335. Voir p. 319. 
9 Séville, Colombina 5. h 24, fol. 78rb_88rb, La première partie du traité avait 

-été transmise par notre dominicain (ci-après p. 364); la seconde partie füt résumée 



Contra Graecos 353 

cours d'une mission en Occident, comme tout permet de le croire, il y 
a une grande probabilité que ce fut à l'occasion des tractations de 1177, 
qui eurent lieu à Venise 10

• 

La lettre de Théorien aux prêtres d'Oréiné serait donc postérieure 
à l'année 1177. Or deux fragments de cette lettre apparaissent, moins 
de trois quarts. de siècle plus tard, sous le patronage de s. Jean Chryso­
stome, dans le. Contra Graecos! Voilà certes qui ne manque pas d'im­
prévu. La solution du problème posé par cette étrange attribution va 
nous engager sur une voie longue et semée de difficultés; elle mérite 
cependant d'être suivie, car à son terme il sera possible de préciser la 
nature de l'instrument de travail utilisé dans ce cas particulier; résultat 
dont on ne devra pas sous-estimer la portée: le domaine de la littérature 
de l'Oriènt médiéval latin est si pauvre que l'on doit en rassembler 
toutes les pàrcelles. 

Les difficultés dont nous parlions se multiplient du fait que les objets 
de la recherche portent sur deux langues, le grec d'une part, le latin de 
l'autre, et, surtout, du fait que les uns ou les autres des témoins qui in­
terviennent dans l'enquête sont eux-mêmes bilingues; de sorte que les 
incidences possibles se multiplient dans des proportions déconcertantes. 
Pour en sortir, il ne faudra oublier à aucun moment que deux recensions 
différentes d'un même texte, dans une langue donnée, supposent tou-

. jours entre elles un intermédiaire de l'autre langue: telle la recension 
latine des fragments de la Donation de Constantin dans le Contra Grae­
cos postulait, entre elle et l'original, la version grecque de Balsamon. 
D'autre•part, posons comme principe que les solutions les moins oné­
reuses sont préférables aux autres; c'est-à-dire qu'il n'y a pas lieu de. 
supposer un plus grand nombre d'intermédiaires quand une solution 
s'accommode d'un nombre moins élevé. N0us aurons tout à l'heure trois 
versions grecques d'un rriême fragment d'origine latine; il serait de ma~­
vaise méthode qe supposer une quatrième recension grecque si une so-

par Humbert de Romans dans son Opus tripartitum, II 12. Voir l'édition de P. 
Crabbe, Secundus tomus Conciliorum omnium ... , Coloniae Agrippinae 1551, p. 994. 

10 Voici le résumé de cette affaire donné d'après Humbert de Romans (cfr. 
n. 9): « Cum, tempore Manû.elis imperatoris Constantinopolitani et Alexandri pape, 
tractatum fuisset de concordia et pace et pene omnia concordata fuissent, legati Ma­
nuelis inven/entes papam Alexandrum apud Venetias, ubi Fridericum magnum ec­
desie reconcfliaverat, negocium inceptum dimiserunt, nec sunt efficaciter prose­
cuti » (ed. Crabbe, 1. c., p. 994 b). - Nous publierons prochainement une description 
plus détaillée du contenu du traité de Léon Toscan dans une étude sur les deux 
frères Pisans. 

23 - Arch. Frarr. Praed. - XXI. 



354 Antoine Dondaine 

lotion. peut être proposée avec les trois témoins conservés. Ceci accordé,. 
abordons l'examen r de nos p~oblèmes. · 

Les relations littéraires entre la lettre de Théorien et le Contra Grae­
cos peuvent se résumer en trois propositions: 1) l'auteur du traité n'a 
pas connu le texte intégral de la lettre mais seulement des fragments,. 
insérés dans un florilège; 2) ce florilège était.en· latin; 3) les fragmentg; 
de la lettre y étaient attribués à s. Jean Chrysostome, non par erreur,, 
mais intentionnellement. 

Que l'auteur du Contra Graecos n'ait connu la lettre qu'à l'état frag-· 
mentaire, voilà qui paraîtra évident; jamais il n'aurait pu citer sous le· 
nom de s. Jean Chrysostome un document où il est fait mention du. 
patriarche de Venise, de s. Grégoire le Grand, et du schism~ 11

• Si lat 
lettre n'avait pas été morcelée, il lui eut été difficile de perdre son 
identité, les informations qu'elle contenait lui conférant mie sorte d'état 
civil. Séparés de leur contexte, isolés, ou placés dans un autre ensemble, 
certains éléments pouvaient perdre les critères les plus notoires de leur· 
identité. Tel était le fragment sur l'azyme inséré dans notre traité. 

Qui pouvait avoir intérêt à extraire de la lettre un passage comme· 
celui-ci, favorable à la thèse latine; ou bien à en détacher: le début, que 
nous trouverons plus loin, si conciliant à l'endroit des Latins? Un Grec?' 
Certes non! Il se serait bien gardé de leur donner quelque publicité .. 
Preuve, la rareté des manuscrits de la lettre elle;.même, pourtant favo-· , 
rab le aux Grecs dans la plupart des cas. En fait ~n n'en connaît allC).ln 
exemplaire complet. Il n'en reste qu'un seul témoin grec, dans lequel la 
fin manque, ou plutôt, est remplacée par une série de textes étrangers . 
. à la lettre. originale et hostiles aux Latins 12• Les passages transcrits dans 
le C9ntra Graecos sont donc venus à la connaissance de· son auteur par· 
l'intermédiaire d'un ouvrage qui n'en donnait que des extraits, et de~: 
extraits choisis d'après un critère doctrinal latin: pour parler .dair, cet 
ouvrage était un florilège dirigé contre les Grecs. Et ce florilège 'ne don-­
nait pas nos textes dans le grec de Théorien, mais dans une version 
latine. 

Voici · comment on peut prouver cette dernière assertion. Le polé­
miste dominicain avait donné, nous le disions ci-dessus, une édition de· 
son traité où un texte grec figurait en regard du ilatin. Or le fragment 
sur l'azyme tiré de la lettre de Théorien n'était pas dans sa recension ori-• 

11 Faut-il rappeler que Jean Chrysostome vécut à la fin du rve siècle, et que le.­
schisme date de 1054. 

11 Cfr. R. Loenertz, L'Épitre de Théorien ... , pp. 317-318. 



Contra Graecos 355 

ginale grecque, mais dans une rétroversion faite sur le latin. Le fait est 
garanti par le Thesaurus de Buonaccorsi, lequel reproduit le fragment 
d'après notre traité, et dont la recension grecque diffère de celle de Théo­
rien 13• Serait-ce Buonaccorsi qui aurait retraduit le fragment en grec? 
Il n'y a aucune raison de le supposer puisqu'il possédait l'édition gréco­
latine du traité de· 1252, et qu'il y puisa la recension latine du passage en 
cause. En vertu du principe d'économie énoncé plus haut, nous ne pou­
vons poser une version supplémentaire sans justification suffisante: 
Buonaccorsi prend son texte 'grec au traité comme il lui prend son te~te 
latin.' Si donc l'anonyme domin,icain a retraduit· en grec le fragment, 
c'est qu'il le connaissait dans ~ne recension latine. Cet intermédiaire 
ne pouvait être,, on vient de le dire, qu'un florilège d'autorités contre les 
Grecs .. C'était une aubaine inespérée pour l'auteur d'une telle collection; 
de trouver dans la lettre de Théorien, un auteur grec, le passage ~ur 
l'azyme, si ouvert à la thèse latine. Il en fit une traduction et l'inséra 
dans son dossier en place appropriée; et c'est là que le rencontra l'auteur 
dù Contra Graecos, lui-même en quête d'autorités grecques.· 

Puisque ce fragment passa par l'intermédiaire d'un florilège, on 
sera tenté d'expliquer par là l'étrange àttribution à s. Jean Chrysostome. 
Ce pourrait d'abord être un effet du hasard, .car la composition d().s flo­
rilèges médiévaux n'allait pas sans risques d'accidents littéraife!i. Il 

'1 . ' 

n'y a aucune difficulté à i::,oncevoir qu'un élément pris à un auteur"donné 
et placé à la suite de celui\l'un autre auteur, ait pris le nom de ce d~rnier 
quand le scribe recopiait les fragments jusque là séparés. Ainsi s'êxpli­
querait l'attribution déconcertante à s. Jean Chrysostome d;un mor­
ceau écrit 'par Théorien après 1177. Cependant est-ce bien là l'expli­
cation du phénomène? Il nous sera permis d'en douter. Le relief que le 
patronage de Jean Chrysostome donnait au fragment nous inclinerait 
plutôt à croire que la fausse attribution fut intentionnelle. Théorien 

18 Mss. Paris BN ., gr. 1251 fol. 126'-128'; 1252 fol. 1 nV-u2v. - Le début 
de la re~ension de Buonaccorsi a été imprimé par· R. Loenertz, L'Épitre de:Théo­
rien ... , p. 330, i19, n., mais on corrigera un lapsus calami. On lit en.effet à cet endroit 
que « Ce passage a été retraduit en grec d'après la version latine, par fr. Bonaccorsi 
de Bologne », tandis que plus haut (p. 322) il avait été dit que la rétroversion eji grec 
était" l'œuvre, non pas de Bonaccorsi, mais de Barthélemy.de Constantinople (lisez: 
de l'auteur du Contra Graeços) ». Cette première assertion s'impose en raison du 
principe d'économie énoncé plus haut. Puisque Hqonaccorsi possédait le traité dans 
l'édition bilingue, nous pouvons tenir pour assuré que sa recension grecque, ici est 
celle du Contra Graecos: il serait irrationnel de supposer en effet que, po'ksédant 
les deux recensions sous les yeux, il en ait copié une seule pour la traduire lui-même 
en grec. 



356 Antoine Dondaine 

était fort peu connu; et sa lettre encore moins. Présenté sous son nom, 
le fragment sur l'azyme ne constituait pas une a1.,1,torité, qualité essentielle 
des éléments d'un florilège. Il suffisait de substituer le nom de Chry;­
sostome à celui de Théorien pour mettre le texte en valeur et lui con­
férer la qualité de témoignage dont on avait besoin. Ne nous scandali­
sons pas. Les spécialistes auxquels de tels recueils étaient destinés n'é­
taient pas dupes. Dans le manuscrit bilingue de la recension originale 
du Thesaurus de Buonaccorsi le fragment s'achève par cette identifi­
cation .stupéfiante: « Hec sunt verba, ut dictum est, beati Johannis Gri­
sostomi necnon et Theodorus Prodromos vocatus » 14

• Voilà qui est clair! 
Sans doute l'auteur de cette identification a-t-il confondu le médiocre 
versificateur byzantin avec son contemporain et compatriote Théorien, 
mais l'important est qu'il traite ici le nom de Jean Chrysostome à l'instar 
d'un véritable pseudonyme littéraire. Car· il est évident qu'il n'entend 
pas identifier Théodore Prodromos ( = Théorien) à Chrysostome, mais 
bien constater la véritable identité du Pseudo-Chrysostome 15

• 

Un second fait paraît confirmer l'hypothèse d'une attribution vo­
lontaire au célèbre Père de l'Église; c'est l'insertion dans le même flo­
rilège et sous le même patronage du second fragment de la lettre de 
Théorien. Tel qu'il était conservé dans le manuscrit du collège de Na­
varre, ce fragment portait en effet une suscription semblable à celle du 
premier, ce qui signale la même voie de transmission: 

<< Beatus Johannes Chrysostomus contra illo.s qui Latinorum consuetu­
dines aspernabantur et vituperabant in supra dicta epistola sua, quam Graecis 
de sacramento et aliis consuetudinibus Latinorum dubitantibus de Constan­
tinopoli transmisit, in principio eiusdem epistole sic scripsit ... » 16• 

Le fragment comportait le début de la lettre, où Théorien ne se 
montrait pas moins bienveillant, mais d'une manière plus générale, 
envers les Latins. Il avait droit de figurer dans un florilège latin au même 
titre que le précédent. Du fait de cette doublé attribution de deux frag­
ments de la même origine obscure à J ea.n Chrysostome, il est difficile 
d'admettre une erreur répétée deux fois dans le même sens 17• 

14 Ms. Paris BN., gr. 1252, fol. u2v. 
15 André Doto, qui publia le Thesaurus de Buonaccorsi au temps de Jean XXII 

(v. ci-aptès p. 407), ne comprit sans doute rien à cette identification; il conserva sim­
plement l'attribution à Chrysostome (Paris BN., gr. 1251, fol. 128•; Vatic., Pal. lat, 
6791 fol. 86ra_va). 

16 J. Échard, Script. Ord. Praed. I, 138. 
17 Quoique le fragment ne se lise plus dans les manuscrits du Contra Graecos 

jusqu'ici retrouvés, on ne peut douter que son insertion en queue du traité dans le 



Contra Graecos 357 

De ce qui précède il ressort que la traduction des fragments de la 
lettre de Tliéorien en latin est antérieure au Contra Graecos. 

Le fragment du .Pseudo-Grégoire le · Grand. 

Le cas du fragment pseudo-grégorien n'est pas si facile à tirer au 
clair. Avec lui nous touchons à l'un des problèmes d'histoire littéraire 
les plus compliqués posés par le traité. Quoique erronée, l'attribution 
à s. Grégoire est on ne peut plus précise: « Audiant Grreci super hoc 
beatum Gregorium Dialogum, que et qualia sacramento detrahentibus 
respondit, greco sermone, cum in Graecia legatione fungeretur. Di­
cit ... »18. 

L'iiffirmation est non moins catégorique à la fin du morceau: « Haec 
sunt verba beati Gregorii, que in vita ipsius greco sermone reperiun­
tlir » 19

• Le même fragment, de même étendue, mais en grec, nous l'avons 
dit, se 1h dans la lettre de Théorien. Toutefois la source est désignée ici 
d'une manière plus générale: de s. Grégoire, 'le Dialogue 20 • De prime 
abord il paraîtrait que l'auteur dominicain a trouvé dans le même flo­
rilège latin que ci-dessus ce nouvel élément, lequel aurait été tiré de la 
lettre de Théorien comme les premiers fragments; la plus grande pré­
cision de la référence serait due à l'auteur du florilège, et l'information 
que la source était grecque serait exacte. Mais cette solution se heurte 
à une difficulté: la recension latine du fragment est antérieure à sa re­
cension grecque; du moins à son apparition dans la lettre de Théorien. 
Un autre témoin en effet intervient ici, le florilège original d' Albin de 
Milan, où le fràgment dit grégorien figure sous la rubrique « Dicta beati 
Gregorii ex ratione sacrificii » 21• , 

Ce florilège, dont la copie originale date des années u85-u89, est 
la transcription de matériaux qu' Albin avait rassemblés dans sa jeunesse. 
Fort pauvre, il avait voulu suppléer au défaut de livres, trop coûteux, 

ms. P remontait à la même source originelle que le premier fragment. Que l'auteur 
de l'insertion ait été celui du traité, ou bien· quelqu'un travaillant sur son matériel, 
c'est là chose impossible à préciser. - Le fragment, moins son introduction, a été 
réimprimé par R. Loenertz en parallèle du texte grec de Théorien: l'Épitre ... , 
pp. 326-327. 

18 Col. 524 B 7. C'est le premier élément du fragment d'Albin que nous réim­
primons ci-après p. 413, n. 62. 

19 Col. 524 D 4. 
20 « Le bx. Grégoire, celui qui a fait le Dialogue, dans le traité sur la sainte 

communion»: R. Loenertz, L'Épitre ... , p. 332. 
21 Ms. Vatic., Ottob. lat. 3057, fol. 3v. 



358 Antoine Dondaine 

par une collecdon de fragments· recueillis au hasard de ses lectures d' é- . 
tudiant curieux. Son fichier, mis en œuvre dans la copie qu'il fit exé­
cuter alors qu'il était devenu cardinal du titre de .Sainte-Croix de Jéru­
salem, remontait au milieu du x11e siècle, et par conséquent la recension 
latine· du fragment grégorien, lequel n'apparaît en grec, chez Théorien, 
qu'après u77. Aux variantes près, le texte du Contra Graecos est iden­
tique à la recension du florilège d' Albin, ce qui ne pourrait être s'il s'agis­
sait d'une rétroversion à partir du grec 22

• La source du traité serait-elle 
le florilège du cardinal? Ne nous hâtons pas de le conclure; d'autres diffi­
cultés vont surgir. 

Dans le florilège notre morceau grégorien sur l'azyme est · inséré 
dans un contexte sur l'Eucharistie, sa signification mystique, etc. Il 
est plus long, de la fin,' que le fragment cqrrespondant cité chez Théo­
rien et le dominicain. Ce :mpplément est lui-même composé de deux 
fragments distincts: le premier, lui aussi d'origine indéterminée, pour-. 
rait être la suite normale de l'élément commun aux trois témoins; le 

. second est emprunté littéralement au commentaire de I s. Jérôme sur 
Saint-Matthieu 23

• Pour la commodité de la discussion, désignons cha­
cun des trois morceaux ainsi distingué~ par les lettres a, b et c: a pour 
le fragment commun aux trois documents, b pour· le morceau intermé­
diaire, et c pour celui tiré du commentaire de s. Jérôme: ces deux derniers 
omis par Théorien .et le traité de 1252 24• . 

1 L'objet qui nous intéresse, le fragment inséré dans le Contra Graecos, 
se caractérise donc par une relation dans chaque sens: il s'apparente par 
la langue avec le florilège d' Albin; il a ceci de commun avec la lettre· de 
Théorien qu'il est de même longueur que l'emprunt ,fait par l'écrivain 
grec. Comment rendre raison de ces faits? Malgré l'assertion de l'auteur 
de n.otre traité que le fragment se lit « graeco sermone » dans la vie de 
s. Grégoire,· sa source latine peut-elle .être le florilège d' Albin? Il ne 
semble pas. Il y a peu de vraisemblance en effet que le dominicain du 
couvent de Constantinople ait eu accès au florilège, dont l'unique exem­
plaire était conservé aux Archives de la Chambre' apostolique 26• De 

22 Texte d'Albin, ci-après, p. 414, n. 62. 
23 :Le texte de s. Jérôme est tiré de son commentaire sur Saint-Matthieu, XIII, 

vers. 33 (PL 26, col. 94 B). Il devait figurer dans les florilèges employés par les com­
m~ntateprs médiévaux. E. g. s. Thomas, Catena aurea in Matthaeum XIII, 33. 

24 Dans le texte édité ci-après (p. 413-14), chacun des éléments est séparé p~r 
deux traits verticaux. 

25 On sait que l'une des pièces insérées dans le ms. d'Albin est le rôle des re­
devances au siège de l'église de Rome, le Liber Censuum (v. P. Fabre-L. Duchesne, 



Contra Graecos· . 359 

plus, s'il avait pu l'utiliser, il faudrait expliquer pourquoi il ne lui aurait 
pas pris tout le fragmrnt, et surtout pourquoi il l'aurait coupé au même 
,endroit que Théorien; la cohésion des éléments a et b est suffisante pour 
,qu'on ne s'explique pas le motif qui aurait justifié des deux parts une 
•·coupure identique 26• On pourrait imaginer qu'il exista, un témoin latin 
-court, qui aurait servi d'intermédiaire- entre le florilège d' Albin d'une part, 
,et la lettre de Théorien et le Contra Graecos d'autre part.' Mais cette 
,solution se heurte à une difficulté sérieuse. Comment Théorien aurait-il 
pu connaître l'intermédiaire d'un fragment qui était encore dans le dos­
sier informe d'Albin? Ne l'oublions pas, le recueil ne sera organisé que 
dans la copie exécutée entre n85 et u89 27 • Une seule solution paraît 
-concilier toutes les exigences du problème: .les trois témoins dépendent 
d'une source commune, non identifiée. Le fragment a, en recension 
.latine, y aurait seul figuré, les deux autres éléments ayant été ajoutés par 
Albin. De cette manière on expliquerait la recension courte chez Théo­
·rien et le dominicain; et le texte latin identique chez ce dernier et Albin. 
Cette source supposée serait encore un florilège; la rencontre , des trois 
.auteurs, mus par les mêmes préoccupations, ne s'expliquerait guère 
:autrement. Ce florilège aurait été plus ·ançien que celui dont nous avons 
,constaté l'existence à propos des fragq1.ents . de la lettre de Théorien, 
puisque celui-ci l'aurait utilisé pour·cette· même lettre. Dans ces condi­
tions, la relation de ce dernier document et du Contra Graecos serait 
fortuite! Il est regrettable que nous ne possédions plus la recension 
grecque de notre traité; sa comparaison avec la lettre de Théorien aurait' 
permis de vérifier le bien fondé de cette solution 28 • Au demeurant il 
paraît peu vraisemblable qu'il y ait eu un rapport direct entre ces deux 
,documents, puisque dans le cas du premier texte du Pseudo-Chry~o­
stome cité par le Contra Graecos, la recension grecque de celui-ci est 
une rétroversion à partir d'un intérmédiaire latin. Il devait en être de 
même avec, le texte grégorien. En outre, si la lettre avait été la source 

. Le Liber Censuum de l'Église romaine, t, I, introduction, Paris 1910, pp. 2-3, etc.); 
<le ce fait le ms. était conservé comme un rôle d'impôts et n'a pas été copié. 

26 Si à l'origine les deux morceaux n'en formaient qu'un, on se demandera 
même ce qui aura provoqué le fractionnement. 

27 Il n'y a aucune preuve que Théorien ait vécu jusqu'à cette date, De plus il 
faudrait expliquer comment il aurait pu connaître le recueil... 

28 Buonaccorsi, ·on va le voir, ne nous est d'aucun secours ici. Comme il possède 
le texte long en- grec, il est, évident qu'il ne peut le tenir de l'édition grecque de no­
tre Contra Graecos, où il devait être court. 



360 Antoine Dondaine 

de la recension grecque du traité, le texte latin de celui-ci aurait été 
une rétroversion, et,no:n conforme à celui d'Albin 29• 

Dans ce cas comme dans le précédent il était intéresiiant d'interroger 
Buonaccorsi; il pouvait peut-être apporter quelque indice utile. Il ne 
fait hélas que compliquer les affaires! Le Thesaurus en effet donne en 

grec la totalité du texte du Pseudo-Grégoire d' Albin, sans plus distin­
guer que lui ses trois éléments; et en latin, l'élément a dans la recension 
du Contra Graecos (ses variantes le prouvent), les éléments b et c dans 
une rétroversion à partir du grec parallèle. Ce texte grec, dont l'élément 
a possède seul son équivalent dans la lettre de Théorien, est dans une 
recension différente de celle de Théorien 30• Voilà qui est déconcertantl 
Puisque Buonaccorsi possède tout le fragment en grec, il doit nécessaire­
ment suivre une source lorigue. Ce n'est ni Théorien ni le Contra Grae­
cos, où le texte est court. Serait-ce le florilège d' Albin? Mais, dans ce cas, 
pourquoi donne-t-il l'élément a latin d'après le Contra Graecos, et tra-, 
duit-il les deux autres du grec 31? Faudrait:-îl faire intervenir ici un autre 
témoin, le Libellus de Nicolas de Cotrone, souvent mis à contribution 
par Buonaccorsi et dans lequel le fragment latin existe avec ses trois 
éléments tirés sans intermédiaiœ du florilège d' Albin. Le Libellus fut . 
édité. en grec 32; Buonaccorsi pouvait lui emprunter son texte long. Mais 

29 Les variantes entre la recension 'latine du Contra Graecos et le texte d' Albin 
ne sont pas de l'ordre de celles qu'on rencontre dans une rétroversion; elles ne dé­
passent pas les variantes de copies différentes d'un même texte. Dans le cas d'une 
rétroversion les différences sont parfois considérables. A comparer par exemple les 
éléments b et c dans le Thesaurus (ci-après, n. 31) avec le texte d'Albin (ci-après, 
p. 414, n. 92). -

30 On pourra comparer le · grec de 'Buonaccorsi avec ceiui de Théorien dans 
·R. Loenertz, L'Épître de Théorien ... , texte de Théorien p. 333; texte de Buonaccorsi 

pp. 334-335. • 
31 Voici la rétroversion de b et de c de Buonaccorsi: cc Manifestissimum est au­

tem, ut diximus, divinum est misterium. Sicut legimus in evangelio « Mulier illa 
que accepte fermente condidit in farina sata tria donec fermèntatum est .totum ». 

Mulier. videtur michi esse apostolicum dogma sive ecclesia, que ex diversis partil::ius 
coadunata, ipsa accipit fermentum, hoc est mentem vel intellectum divinarum scri­
pturarum, et condit in farina sata trla ad hoc ut spiritus, anima et corpus in unum 
reducta a seipsis non differ11.nt » (ms. Paris -BN., gr. 1252, fol. 199vb). - Il est sur­
prenant que l'édition d'André Doto ne donne la version latine que du seul élément 
a (Paris BN., gr. 1251, fol, 123r_v; Vape. Pal. lat. 9791, fol. 85V") tandis que son texte 
grec possède les trois éléments. 

32 Nous en avons administré la preuve: Nicolas de Cotrone .. ,, Divus Thomas 
(Frib.) a8 (1950) 317-320. 



Contra. Graecos 

' 

alors pourquoi ne lui aurait-il pas emprunté son texte latin 33? Le pro-
blème paraît bien insoluble pour le Thesaurus veritatjs fidei 34• 

Les précisions données dans le traité. sur l'origine du fragment de­
meurent inexpliquées. Traduit du latin par Théorien, cet élément aurait­
il été ajouté à un exemplaire de la vie:de s. Grégoire, laquelle existait 
en grec; addition provoquée par l'attribution portée par le fragment 
dès son origine? Cependant il reste acquis que la source de notre traité 
pour sa recension latine ne peut êtr~ cette vie de ~. Grégoire à laquelle 
on, fait allusion. Il est possible que l'auteur ait utilisé conjointement 
deux documents: le florilège latin d'une part, la vie des. Grégoire d'autre 
part ( ou bien la recension grecque, détachée de la lettre de Théorien, 
figurait-elle dans un florilège grec avec cette mention: d'origine?); l'affir­
mation du dominicain est si ferme qu'elle suppose un fondement dans 
la réalité. Il ne pouvait s'exposer à la légère à une contradiction si facile 
à produire. Étrange fortune de ce ·fragment d'origine latine qui, placé 
sous un illustre patronage, a eu l'honneur de trois versions grecques 35, 

tandis que la lettre de Théorien restait ignorée de ses compatriotes. Par 
contre le fragment latin de cette même lettre rècueilli par le Contra 
Graecos sous le nom de s. Jean Chrysostome devint une autorité clas­
sique pour les auteurs de traités de la polémique contre les Grecs; sa 
trace se suit jusqu'aux écrits composés à l'occasion· des conciles du xve 
siècle 36• 

Au terme de cette étrange confrontation nous aboutissons à la con­
clusion que notre dominicain ne consultait pas les seules collections 
patristiques et conciliaires authentiques; sa bibliothèque mettait à sa 

33 Il y a lieu d'observer que le fragment est le dernier du chapitre de l'azyme 
dans le Libellus; il est possible qu~ la copie de la recension latine da~s le ms. uti­
lisé par Buonaccorsi ait été incomplète. 

34 Pour mëmoire, rappelons que le texte long existait, en grec et en latin, dans 
.le traité de Nicolas d'Otrante sur la Sainte communion. Le grec est une version in­
dépendante (v. R. Loenertz, L'Épître ... , pp. 334-335); le latin est celui d'Albin. Ni~ 
colas avait servi d'interprète au cardinal de Sainte-Suzanne, Benoît, lors des confé_­
rences avec les Grecs à Byzance en 1206, où.le cardinal avait cité le texte du Pseudo­
Grégoire. Dans le ms. Vatic. Palatin gr. 232, contenant le traité de Nicolas, le mor­
ceau se lit aux folios 104r-ro5r. Comme il n'y a aucune trace de l'utilisation.de ce 
traité chez Buonaccorsi, nous n'avons pas à nous y arrêter plus longuement. 

35 Partielle chez Théorien; complète chez Nicolas d'Otrante d'une part, et chez 
Buonaccorsi d'autre part: ce dernier la tenant peut-être du Libellus. 

36 E. g. dans le De fermento et azimo des mss. Vat. lat. 4260; fol. 55r et Vatic., 
Ottob. lat. 718, fol. 9v (nos mss. V2 et V4). - Sur l'auteur de ce traité v. E. Candal 
S. J:, Joannes de Torquemada ... , Apparatus super decretum Florentinum unionis 
Graecorum, Roma 1942, Introductio, pp. x111-xv. 



Antoine Dondaine 

,disposition des florilèges de textes plus ou moins sûrs. Il y a là sans 
doute l'explication de plusieurs attributions erronées parmi les autorités 
,qu'il propose au cours de son traité 37

• 

Hugues Éthérien: De haeresibu,s quas in Latinos Graeci devolvunt. 

L'imprimé donne à cette place les emprunts.faits aux œuvres des deux 
frères Hugues Éthérien et Léon Toscan; c'est l'ordre de la tradition ma­
nuscrite de, la première édition. Dans V1 l'ordre est plus logique: d'a­
bord les fragments de même auteur que le traité; ensuite ceux empruntés 
.à d'autres sources. Les deux pièces propres à V1 ayant été rédigées après 
coup, elles furent insérées en dernière place 38• Cependant nous main­
tenons l'ordre de V pour les deux premières pièces, pour la commodité 
<le l'exposé; ensuite nous r~viendrons à l'ordre plus normal de V1 39

• 

Le premier élément des appendices est inti;oduit par un bref prolo­
·gue dans lequel le lecteur est averti que, malgré l'abondance des preuves 
,de la duplicité des Grecs apportées au cours du traité, on estime encore 
nécessaire de les appuyer du témoignage de Hugues Éthérien <1o, C'était 
]à en effet une autorité. Hugues, quoique encore laïc, .,s'était imposé à 
Byzance comme théologien dans la seconde moitié du xue . siècle, tel 
un · adversaire redouté. Manuel Comnène, soucieux, dans un but sur­
tout politique, de pi;omouvoit-l'ùnion des Églises, prenait conseil de ce 
Latin et ne craignait pas d'imposer ses solutions théologiques aux évê­
.ques eux-mêmes 41• L'œuvre capitale de Hugues Éthérien, son traité en 
trois livres sur la procession du Saint-Esprit, où il prenait à

1 partie les 

37 Tel le cas d'André de Césarée. 
38 Rapp~lons qu'il s'agit d'une réfutation d'un fragment de lettre de Germain Il 

et d'un fragment de lettre des dominicains de Géorgie. 
39 D'ailleurs l'autorité de, V1 suffirait à justifier cet ordre. 
40 « Sicut in proemio huius opusculi protestati sumus Graecorum ecclesiae 

.decor, qui oli~ sua venustate quam plurimos ad emulationem fidei provocabat et 
morum, ita est nunc errorum caligine obfuscatus, quod sua feditate horrorem aspi­
cientibus incuciat, ut iam non ecclesia fidelium sed pocius congregatio non immerito 
,possit appellari heresiarcharum. Quod, licet in iam dictis quatuor articulis legenti­
hus demonstretur, plenius adhuc tamen in hiis que subiecta sunt ostenditur. Quod 
•ex dictis magistri Hùgonis Hetheriani nuper ·extracta, huic operi necessario duxi­
mus inserenda » (coL 541 A). 

41 En n66 l'empereur trancha daris le sens indiqué par Hugues Éthér.ien la 
controversl) qui divisait les théologiens grecs sur· les paroles sacrées: « Pater major 
me est ». Nous le savons par Léon Toscan, préface à la version de POneirocriticon: 
cfr. C. H. Haskins, Studies in the History of mediaeval science, 2 8 éd. Cambridge; 
Mass. (Ù. S. A.), 1927, p. 217. 



Contra Graecos 

théologiens grecs contemporains, publié à Constantinople en édition 
bilingue, avait eu un grand retentissement. Son nom n'était pas encore 
ouplié en 1252. 

Les textes faisant suite à la brève introduction de l'auteur domini­
cain ne se lisent pas dans les œuvres imprimées de Hugues. Pour autant, 
personne n'a douté que la compilation ne nous transmettait des frag­
ments authentiques du maître; le doute porta simplement sur leur éten­
due, car le compilateur n'avait pas signalé où ils cessaient. S'il ne pa­
raît pas nécessaire de rappeler ici les efforts des critiques pour préciser 
le bien de Hugues, il nous plaît de citer le nom du P. R. Lechat qui, plus 
que tout autre, toucha la vérité malgré le défaut de moyens de contrôle 42• 

Possédant maintenant ces moyens grâce au manuscrit de Séville déjà 
signalé, nous fixerons l'identité des textes sans plus nous y attarder; 
nous traiterons ailleurs les problèmes concernant les écrits de Hugues et 
de son frère Léon Toscan. 

Il y a lieu de distinguer en plusieurs tranches les appendices donnés 
dans l'édition de Stevart; la première est composée de deux opuscules: 
l'un de Hugues, l'autre de Léon 43

• · 

Le texte de Hugues commence aux mots « Romanos pontifex et omnes 
occidentaliu~ partium christiani sacerdotes ... »; et finit: << .. • ut si quando ad 
aures pervenerit,· ad se reversi correctionibus vaccent >> (PG 

1
col. 541 B-S,44 A. 

- Mss. V fol. 35r-37v; y1 fol. 47v-49v). 

Ce premier morceau est une liste de trente sept reproches et accu­
sations des Grecs contre l'Église Romaine. L'attaque est si dépourvue 
de discrétion qu'on soupçonnerait l'auteur latin d'en avoir forcé les 
termes· pou.r en diminuer l'autorité. En vérité, comme l'avait montré 
le cardinal J. Hergenrother, Hugues Éthérien s'est co~tenté de traduire 
un opuscule grec qu'on attribuait à Photius, le Tractatus contra Francos 
'(ou bien De Francis et teliquis Latinis) 44

• Hugues entreprit la traduc­
tion de ce libelle à la suite d'une requête du cardinal Arduin, désireux 

42 R. Lechlit, La patristique grecque ... (cfr. ci-dessus, p. 320, n. 2), p. 493, 
-citant l'avis 'du cardinal J. Hergenrëither, et lui apportant une précision décisive. 

', 43 . Cette première tranche va de col. 541 B à 550 B. 
44 J: Hergenrôther, Monumenta graeca ad Photium eiusque historiam perti­

nentia ... , Ratisbonae 1869, pp. 62-71. Hergenrother publia en appareil le texte de Hu­
gues Éthérien d'après la Maxima Bibliotheca Patr~m, t. XXVI, Lyon 1677 (extrait 
,de l'édition du Contra .Graecos par Stevart), pp. 467 D ss. - Le P. M. Jugie, Theo­
logia dogmatica christ~anorum Orientalium, I, Paris 1926, pp. 367-372, en a donné 
une édition un peu abrégée. 



Antoine Dondaine 

de se documenter sur les reproches faits par les Grecs aux Latins 45. 

Le titre authentique donné par le traducteur est: De haeresibus quas in 
Latinos Graeci devolvunt », titre qui est passé après coup, sur une cçm­
fusion encore inexpliquée, au gros traité de Hugues sur la procession du 
Saint-Esprit, le De sancto et immortali Deo 46• L'auteur du Contra Grae­
cos a conservé tout l'opuscule, à l'exception de la dédicace au cardinal 
Arduin. 

L'élément suivant n'est pas, comme on l'avait cru, la réponse de Hu­
gues aux accusations qu'il venait de traduire; c'est la première partie d'un 
traité de Léon Toscan, interprète à la cour de Manuel Comnène. 

De haeresibus et praevaricationibus Graecorum. 

Ce nouveau traité commence aux mots: « Graecorum intolerabilis 
redargutio Vulcanum imitando, qui altero pede ... », et cesse: « ••• ut eo­
ipsi pectora irrigaverint, tremularum cannarum baculis se adhuc inniti 
recognoscant » (PG col. 544 A - 550 B. - Mss. V fol. 37v-42v; V1 fol. 
49v-53r). 

Il paraît probable qu'en transcrivant cet élément à la suite de celui 
de Hugues, sans plus les distinguer l'un de l'autre que par la rubrique 
sommaire ' Responsio Latinorum ', le dominicain ignorait qu'il avait 
affaire à une œuvre nouvelle et d'auteur différent; il ne nomme jamais 
Léon Toscan. Sans doute la source qu'il utilisa ne faisait-elle déjà plus. 
la distinction, le morceau ayant trop l'apparence d'être la réponse aux 
reproches contenus dans le premier. De fait la partie reproduite ici de 
l'opuscule de Léon fait un digne pendant latin du Tractatus de Frands. 
En quarante-sept articles elle recense les erreurs et surtout lès coutumes. 
des Grecs qui pouvaient scandaliser un Latin. La déposi'tion n'est pas 
la simple transmission d'un donné livresque, qui passe d'un polémiste 
à "l'autre de génération en génération; c'est celle d'un témoin immédiat .. 

45 C'est le prologue de Hugues, dédicace au cardinal Arduin, qui nous l'ap­
prend. - Arduin est probablement le Cardinal de Sainte-Croix de Jérusalem, plutôt· 
que celui de Sainte-Marie in via lata. - Les premiers mots du prologue sont bien 
ceux donnés par Jean Trithème (De scriptoribus eèclesiasticis, ed. Paris 1512, fol. 
90V): « Diligens prudentia tue conquisitionis, reverende cardinalis Arduine, scire· 
avet ... ». 

46 C'est sous le faux titre que l'on cite encore le De sancto et immortali Deo,, 
au nom glorieux, malgré l'accord à peu près unanime de la tradition manuscrite. 
Et l'on trouve.le « De immortali Deo » attribué au cardinal Arduin par des réper­
toires bibliographiques des plus modernes. 

j 



Contra Graecos 

Léon est à la cour de Manuel, depuis vingt ,ans peut-être; il suit l'empe­
reur dans ses déplacements, jusque dans les camps et aux frontières de 
l'empire. Il a vu et observé. Il sait que toutes ces coutumes liturgiques, 
ces pratiques pénitentielles, ces observances particulières léguées par la 
tradition sont les véritables obstacles à la réunion des Églises, plus en­
core que les dissensions dogmatiques. Un recensêment de ces divergen­
ces était utile. Il l'a, fait, sans indulgence peut-être, mais il a le droit 
que l'historien ne rejette pas son témoignage sans examen. 

· Le titre du traité, omis ici, est celui que nous avons placé en tête de 
ce paragraphe. Il n'y a pas de prologue, ni de lettre dédicatoire. Le do­
minicain a laissé de côté la seconde partie du. trai):é, où Léon énumerait 
les causes du schisme. Le sujet avait été abordé dans le Contra Graecos 
et l'on y avait mentionné quatre causes principales de la scission. Le De 
haeresibus en énumérait douze, et son apport était loin d'être négli­
geable. Or il y a très peu de correspondance entre lès motifs avancés de 
part et d'autre. Le compilateur dominicain aurait-il ignoré les opuscules, 
copiés maintenant dans les appendices, quand il rédigeait son traité? 
S'il n'a pas ajouté la deuxième partie du De haeresibus c'est sans doute 
qu'il ne voulait pas trop charger son recueil; le sujet ayant été traité 
sommairement dans le corps de l'ouvrage, il n'y avait plus à y re­
venir. 

1 

La transrri,ission de ces opuscules par le Contra Graecos n'est pas un 
bénéfice méprisable. Hugues Éthérien et son frère sont des personnages 
dont il y a intérêt à ·recueillir les œuvres; ce sont des témoins exception­
nels d'une influence latine s'exerçant à la cour de Byzance dans la deu­
xième moitié du x11 8 siècle. L'intérêt que le polémiste dominicain porta 
à· ces œuvres les sauva d'un oubli presque total 47• D'un point de vue 
plus particulier, la présence de ces textes dans le Contra Graecos nous 
permet d'éprouver la fidélité de son auteur; de la comparaison avec la 
tradition directe, représentée par le manuscrit de Séville 48 , il ressort 
que le compilateur dominicain ne trahissait pas ses sources. Les va-

47 Rappelm;is encoi:e une fois que seule la seconde partie de l'opuscule de Léon 
a été résumée par Humbert .de Roi;nans (Opus tripartitum II, 12: ci-dessus, p. 353, 
n. 9). En dehors d'Humbert et de notre anonyme, il semble bien que seul Jean Tri­
thème ait eu connaissance directe de ces traités (De scriptoribus ecclesiasticis, no­
tices de Hugues et de Léon: éd. de Paris 1512 fol. gov-91 r); il donne exactement l'in­
cipit du. traité de Léon: Graecorum intolerabilis ... 

48 Le traité de Léon Toscan occupe les folios 7Srb_ggrb du ms. de Séville, 
Colomb. 5. 1. 24. L'attribution est formelle: De heresibus et·prevaricationibus Gre­
corum, Leo Tuscus imperialium epistolarum interpres. 



366 Antoine Dondaine 

riantes entre les deux recensions ne· dépassent pas celles qu'on relève 
d'ordinaire entre des témoins de familles différentes de manuscrits d'un 
même ouvrage, sans plus. 

De conciliis. 

Sous ce titre général nous réunissons plusieurs pièces apparentées 
par leur objet. Le défaut d'informations exactes sur l'étendue des em­
prunts f;iits aux écrits de Hugues laissa penser que le morceaw suiva_nt, 
sur les conciles, était ·de même origine que les précédents: ou bien il 
était de Hugues (opinion de Basnage), ou bien de Léon (conclusion du 
P. Lechat) 49 • Dans une récente exploration des écrits grecs et latins du 
moyen âge relatifs aux conciles, F. Dvornik a reconnu une source grecque 
de la première partie du De conciliis et posé un doute sur l'attribution 
à l'un ou l'autre des deux frères 50• Maintenant que les limites des opus­
cules de ces derniers sont sûres, il n'y a plus aucune raison de leur 
faire l'honneur de ce travail; le mérite en revient à notre frère prêcheur. 
A simple lecture, un doute aurait dû mettre en garde contre les premières 
attributions. Autant le style des deux frères est affecté, autant celui du 
dominicain est direct et sans apprêt. Un argument toutefois aurait pu 
militer en faveur de Hugues; il y aura lieu d'en montrer l'inanité. Aupa­
ravant une description succincte du De conciliis est nécessaire. 

Trois éléments concourent à la composition de ·cette section des ap­
pendices. Le prtmier, traduit du traité grec, a pour titre De conciliis 
generalibus (PG 140, col. 550 B-557 B; mss. V, fol. 42v-47r; V1, fol. 
31v-35v)'. Il recense sept conciles, d'après les Grecs, qui ne comptent 
pas celui où fut condamné Photius en 869-870. Cependant le traducteur 
fait mention de ce concile d'après Nicétas David, dit de Paphlagonie 51• Le 

49 J. Basnage, Thesaurus monumentorum ... (cfr. ci-dessus, p. 321, n. 5), pré­
face au Contra· Graecos, 1. c., p. ·31-32. -·R. Lechat, 1. c. 

6° F. Dvornik, Le schisme de Photius (Unam Sanctatn 19) Paris 1950; pp. 472-
473. - Le traité grec traduit n'a pas été identifié mais Dvornik en a signalé plusieurs 
qui ont des traits communs prononcés avec notre De conciliis: e. g. Paris BN., gr. 
425; 1335. Le lecteur pourra comparer le texte du dominicain avec celui du traité 
édité par C. Justel, Nomocanon Photii patriarchae ... cum commentariis Theodori 
Balsamonis, Paris 1615, t. II pp. 283-287. Voir également H. Justel, Bibliotheca 
Juris canonici veteris, t. II, Paris 1661, pp. n61-u65. - D. remarque encore que le 
traité écrit Circularios pour Cérulaire. Nous savons que c'est là une sottise de la 
copie Clm;· les anciens mss. portent bien Kirularios (et Kyrularios), 

' 61 Col. 5,7. A-B. Texte cité par F. Dvornik, 1. c., p. 471. - Ici encore l'édition 
de Stevart contient une 1 coquille. Au lieu ·de ,, Testatur hoc chronicon nomine Pa­
phlagonis ... ,, lire: « Testatur hoc chroni,con Nicete Paflagonis ... • 



Contra Graecos 

deuxième fragment a pour titre De particularibus synodis (PG col. 
557 A- 562 A;- Mss V fol. 47r-5or; V1 fol. 35v-3Sv). C'est d'abord un 
catalogue des conciles • non reconnus par les Grecs comme universels, . 
- soit qu'ils ne portèrent pas de canons en .matière de foi, soit qu'ils 
ne réunirent que les évêques de provinces particulières (synodes locaux); 
- puis un relevé des canons apostoliques et conciliaires contraires aux 
Latins. Il y a onze thèm~s controversés, portant sur les coutumes, les· 
pratiques liturgiques, les observances pénitentielles, la discipline du ma­
riage, etc. Cette section est également traduite de sources grecques. La 

· troisième partie, introduite par la rubrique Responsio Latinorufn contra· 

predictas obiectiones, est une réfutation de la pièce précédente, soit que· 
l'on nie l'autorité des canons allégués, soit qu'on rejette l'interprétation. 
qu'en donnent les Grecs (PG col. 562 A - 572 C; Mss. V fol. 5or-57r;. 
V1 fol. 38v-45v). Cette dernière section n'est au fond qu'une extension· 
de la polémique aux objets secondaires causes du schisme. Elle ne peut 
avoir Hugues Éthérien pour auteur, car elle le cite comme autorité. 

C'est précisément cette ci.tation qui pourrait donner lieu à confusion' 
sur l'auteur de la traduction du premier élément, sur les conciles géné­
raux. Hugues Éthérien est en effet invoqué comme témoin d'une asser­
tion concernant le deuxième concile œcuménique: c'est dans cette assem­
blée que, à l'insu du squverain pontife, les évêques orientaux exaltèrent 
le siège de Constantinople « ut magister Hugo· Etherianus refert, vir­
utique sapientissimus et peritissimus in utraque lingua ». Et un renvoi 
invite le lecteur à se reporter au lièu où il a été parlé du deuxième conciie· 
général: « Require supra, in secun:da synodo, in fine» 52• De fait, au lieu· 
indiqué, il est dit que, sous la pression de l'empereur Théodose le Grandi 
et à l'insu du souverain pontife, les Pères élevèrent le siège de Constan-.J 
tinople à la dignité patriarcale 53• Il semblerait que la conclusion doive­
suivre: Hugues serait l'auteur du De conciliis generalibus. 

Cette conclusion pourtant paraît aller trop loin. Le polémiste, domi­
nicain de 1252 n'a pu vouloir attribuer à un Latin une œuvre dont il ne 
pouvait ignorer l'origine grecque; il était lui-même trop plongé dans. 
cette littérature pour s'y tromper, et cela d'autant plus que le traité se: 

52 Col. 571 C. Au lieu de Require, Stevart a lu Responsio. 
53 Col. 552 A:· « In ista tamen sancta synodo dictus imperator Theodosius mul-­

tum excessit, faciens quedam contra prime rever~nde et sancte synodi instituta. Et­
enim coegit supra nominatos CL patres, clam sanctissimo pontifice et vicariis eius,. 
ut Constantinopolitanam sedem sublimarent, nomen patriarche illi attribuentes,, 
quod ante non habebat. Que res vehementis discordie ac perturbationis seminariufn. 
et causa extitit, et usque hodie perseverat .. » 



368 Antoine Dondaine 

réfère au Nomocanon, à Nicétas de Paphlagonie? Alors que signifient 
cette allégation de l'autorité de Hugues et cette référence au deuxième 
chapitre du De conciliis generalibus? Voici, croyons-nous, la solution 
de ce double problème. _ 

Nous savons que le dominicain n'a probablement pas su faire la 
distinction entre le De haeresibus et praevaricationibus Graecoru.m et 
l'opuscule de Hugues Éthérien au cardinal Ard,uin, qui le précède; et par 
conséquent il attribue, selon toute vraisemblance, à Hugues le traité de 
Léon. Or, dans la seconde partie du De haeresibus, omise dans nos 
appendices, il est également p;irlé de l'exaltation illicite du siège de 
Constantinople; Léon Toscan la donne comme l'une des douze causes 

· principales du schisme, et dans des termes presque identiques à ceux 
du De conciliis generalibus 64• C'est cette rencontre qui expliquerait 
tout. Quand le frère prêcheur traduisit le traité grec sur les conciles, il 
ajouta au deuxième chapitre l'information sur l'exaltation illicite du 
siège de Constantinople, qu'il ne trouvait pas dans son modèle grec 
mais avait lue dans le De haeresibus. Lori,que, plus avant, il eut l'oc­
casion de rappeler le même fait, il se couvrit naturellement de l'autorité 
de Hugues Éthérien, qu'il croyait être l'auteur du De haeresibus. Tou­
tefois, comme il n'~vait pas mis sous les yeux de son lectèur la partie du· 
traité où se lisait cette information, îl dut se conte.nter de faire un renvoi 
au lieu où il l'avait lui-même citée 66

• 

Mais, dira-t-on, pourquoi ne serait-ce pas Léon Toscan qui aurait 
emprunté ce motif du schisme au De conciliis? Si cela était, la paternité 
du passage en cause pourrait encore revenir à Hugues. Cette hypothèse 
n'est pas recevable, car Léon_ Toscan ne dépend pas ici d'une source 
latine; il traduit librement un traité grec sur les causes du schisme, et 
c'est là qu'il puise l'infqrmation relative à la glorification de l'évêque de 
la Nouvelle Rome 66• C'est donc lui, du côté latin, qui est à l'origine de 
notre texte. 

64 Que le lecteur compare avec le te~te cité à la . .note précédente: « Secunda causu 

Sub magno Theodosio centum quinquaginta episcopi, clam summo pontifice atque 
vicariis eius, imperatore illos nolentes urgente, Constantinopolitanam sedem in se­
cunda synodo que in eadem urbe celebrata est, sublimaverunt, nomen patriarche 
illi àttribuentes. Que res vehementis discordie ac perturbationis causa extitit » (ms. 
Colombina, 5. 1. 24, fol. 82vb_g3ra). 

66 Il suffit de lire le fragment dans son · contexte au deuxième chapitre du 
De conciliis (col. 551 B-552 A) pour voir qu'il est une addition latine au traité grec 
traduit. 

66 La source est Nicét~s Chartophylax de Nicée (PG 120 col. 175 1). Voici la 
traduction latine de son texte, à comparer avec celui de Léon Toscan (ci-dessus, 



Gontrti Graecos 

Il y a lieu de remarquer que si la traduction du De. conciliis était 
malgré tout l'œuvre de Hugues Éthérien, il faudrait concéder de toute 
façon que sa transmission aurait été assurée par le ~eul Contra Graecos 
publié en 1252; ce qui ne serait pas un des moindres traits de son rôle 
historique. C'est en effet dans cette édition du De conciliis qu'apparaît 

· pour la première fois dans la· littérature latine une trace directe de la Vie 
',d'Ignace, de Nicétas de Paphlagonie; document qui a exercé une in­
-fluence profonde sur la conception que les Latins modernes se firent 
,de Photius et des origines du schisme 67• Or la transmission tardive d'un 
•ouvrage où apparaît ce document, ~i bien fait pour donner des argu­
ments aux Latins; ne doit-elle pas mettre en défiance contre l'attribu­
tion à Hugues Éthérien? Comment le De conciliis aurait-il pu demeurer 
dans l'oubli pendant trois quarts de siècle, alors que son auteur serait 
mort à la curie Romaine, cardinal de la Sainte Église? Nous nous croyons 
:autorisé,à attribuer la traduction du traité sur les conciles à notre frère 
prêcheur. 

Un tel travail était bien ordonné au but poursuivi par le controver­
-siste. Le contact avec les Grecs lui avait permis de percevoir le respect 
-qu'ils portaient aux conciles, l'autorité privilégiée qu'ils leur reconnais-
,saient.' Chez les Grecs, à la notion latine d'un magistère vivant concentré 
sur le seul successeur de Pierre, dépositaire et interprète de la vérité 
révélée, concept déjà très évolué au xme siècle, chez les Grecs, disions­
nous, se substituait la notion du rôle des conciles, ces colonnes sur les­
•quelles le Christ a édifié son Église. Nous n'imaginons pas le degré de· 
·soumission religieuse indiscutée que cette conception avait développé 68 • 

Au temps de l'épanouissement de la théologie latine, lès maîtres en 
-science sacrée de Byzance n' étaiènt plus guère que les gardiens de l'hé­
ritage transmis par leurs pères. Le déclin des études parmi le clergé 
,était prononcé, et notre polémiste constatera que leurs livres n'ét~ient 
plus consultés 69 • Dans de telles conditions ils ne trouvaient qu'une sau-

n. 54): « Sub Theodosio magno imperatore, cum sedes Constantinopolitana honore 
aucta fuisset a centum quinquaginta episcopis in secunda synodo, cui ne legati qui­
•-Oem Romani intereant, discidium et perturbatio conflata est» (PG 1. c., 716 g). 

57 Cfr. F. Dvornik, Le schisme de Photius ... , p. 472. 
58 Une manifestation et un effet sensibles de cette conception sont les traités 

·grecs sur les conciles datant du moyen âge; littérature beaucoup plus développée 
,que chez les Latins. Cfr. F. Dvornik, 1. c., pp. 605 ss. 

59 «• Greci nostri temporis, terrenarum rerum solicitudine, non tam pro se quam 
:pro uxoribus et filiis occupati, tenent Hbros pulcros quidem et veros, nisi quos ipsi 
,corrumperunt, sed clausos sibi et penitus extr~neos sive ignotos » (col., 516 B). Htim-

24 - Arch. Fratr. Praed. - XXI. 



'( 

A~toine D~ndaine 

vegarde devant les raisons des Latins: se retrancher derrière l'autorité 
des conciles; une seule règle: les saints canons. 

Le controversiste dominicain voulant suivre l'adversaire sur son 
terrain, dut s'informer de cet héritage. Quels étaient les conciles reçus 
par les Grecs, les ca1_10ns et décrets disciplinaires qu'ils admettaient,. 
ceux qu'ils opposaient aux Latins? C'est là le contenu des deux premières 
parties. La réfutation qui suit vient en place naturelle; elle était appelée·· 
par ce dossier. 

De cette troisième partie du De conciliis il faut retenir sa grave dé­
claration de principe, qui lève un doute général sur l'~utorité des docu­
ments invoqués par les Grecs. Hormis la Bible, aucun texte en langue· 
grecque n'est sûr; car, depuis l'origine de l'Église, les hérétiques furent 
si nombreux dans ces pays qu'il est peu de documents qui n'aient été 
falsifiés ou corrompus par eux 60• Cette accusation, moins généralisée 
il est vrai, revient plusieurs fois sous la plume du controversiste, et il a. 
voulu la justifier par un t~moignage positif. C'est la pièce que voici. 

La falsification du Quicumque. 

Ce morceau ne figure pas dans l'édition de Stevart et il est très rare 
dans la tradition manuscrite, Nous le trouvons dans V (fol. 62r-63r) et 
dans V1 (fol. 45v-46v) avec cette rubrique: « Ista sunt verba fratris qui 
libellum hune composuit». L'authenticité ne peut faire de difficulté 
car il porte la date de 1252, comme le traité auquel il se rattache; et nous 
savons que les manuscrits V et V1 sont de sûrs témoins de la tradition 
du Contra Graecos et de ses appendices. 

Donc l'auteur dû traité raconte urie aV'enture arrivée un peu avant 
1252 (non longe ab hiis temporibus, hoc est anno 1252), à deux moines. 
cisterciens, de monastères. du diocèse de Constantinople 61, qui s'étaient.' 

. bert de Romans "fait écho 1\ ces paroles: « Muha sunt~propter quae schisma istud du­
rat et_ non accipit finem ... Tertium est inscientia Graecorum. Periit enim apud eos. 
pro magna parte scientia cum studio, et ideo non intelligunt quae dicuntur eis per 
rationes, sed adhaerent semper quibusdam conciliis, et quibusdam quae tradita sunt· 
eis a praedecessoribus suis, sicut faciunt quidam haeretici idiotae, ad quos ratio ni-­
chil valet»: Opus tripartituin, ed. Crabbe, L c., col, 993, 

60 cc Dicimus quod omnis scriptura quam Graecus pro se c_ontra Latinum, prae­
ter textum Bibliae, adducit suspecta est et esse debet cuilibet viro sanum sapienti,. 
Eo. quod ab initio nascentis ecclesiae in tantum excrevit perversum dogma hereti­
corum in gente praedict/1, quod eorum studium et in:tentio fuit semper dicta sancto­
rum vera removendo aut falsa inserendo corrumpere, destruere et dilacerare » 

562 B), Cfr. col, 510 B, 52,7 D, 563_ A, etc. 
01 L'un, monastère de Rufinianes, l'autre, abbaye de Saint-Ange. 



Contra Graecos 371 

rendus à Nicée pour les intérêts de leurs maisons. Ayant reçu l'hospi­
talité dans un couvent grec, ils furent tout de suite entrepris par leurs 
hôtes sur le problème de la procession de l'Esprit-Saint. Peu préparés 
à la polémique, les cisterciens s'en tirèrent tant bien que mal le premier 
jour; mais le lendemain matin ils appréhendaient vivement une seconde 
dispute. Or il arriva que, déambulant dans le monastère, ils surprirent 
un moine copiste au travail. L'un des cisterciens savait le grec; il recon­
nut bientôt que le copiste transcrivait le Quicumque vult. Sur le champ 
il voulut s'assurer de son texte. Le Grec ne lui laissa voir que la. nouvelle 
copie, qui omettait la mention du Fils là où notre texte latin porte « Spi­
ritus Sanctus a Patre et Filio non fiictus, nec creati.ls, nec genitus sed 

· procedens ». Étonné, le cistercien demanda à voir l'exemplaire repro­
duit. Le Grec refusa d'abord de le lui communiquer, mais comme trois 
ou quatre séculiers latins étaient présents, il dut céder. Le texte de l'o­
riginal, un tres vieux manuscrit, était conforme à la tradition latine .. L,e 
copiste avait omis les mots compromettants pour la thèse grecq:ue. Et 
il confessa avoir fait cette suppression parce que, disait-il, cet exemplaire 
provenait assurément d'un hérétique: jamais s. Athanase n'aurait dit 
ou écrit pareille chose. 

On aurait tort de voir dans ce récit une anecdote sans· intérêt. Le 
P. V. Laurent :_ qui en publia le texte dans les Échos d'Orient (sans 
soupçonner sa véritable origine) - y a trouvé un précieux témoignage 
de l'existence d'une version grecque du Quicumque, déjà ancienne en 
1252 62• Pour nous, en regard de l'auteur du Contra Graecos, nous y 
découvrons le souci qu'il avait de donner des preuves de l'accusation 
grave portée contre ses adversaires. La narration s'achève sur une nou­
velle affirmation de cette duplicité, qui était un scandale pour une con­
science latine, pour laquelle le respect des textes est chose sacrée: 

Nous avons écrit ces choses afin de mettre en garde contre une trop facile 
créance à ce qui, dans les livres des Grecs, paraît faire difficulté aux thèses 
latines. Car les Grecs modernes ne se font aucun scrupule de faire disparaître 
ce qui leur est contraire et d'ajouter à leur gré. Ils écrivent et renouvellent 
leurs livres en y insérant sur la procession de l'Esprit-Saint ce qu'aucun saint 
n'a jamais dit. Et par certains artifices ingénieux, ils traitent ces livres de ma­
nière qu'ils aient l'apparence de la vétusté, afin de les faire passer pour anciens 
et authentiques. Je dis ceci sans crainte de me tromper, car l'expérience m'en 
a averti souvent » 63 • 

62 V. Laurent, Le Symbole « Quicumque » •et l'Église Byzantine, Échos d'Orient 
XXXV (1936) 396-397; texte du récit, pp. 403-404, d'après une copie du ms. V1

• 

68 Cfr. texte latin, V. Laurent, 1. c., p. 404. 



372 Antoine·· Dondaine 

Ce témoignage de l'auteur du Contra Graecos rejoint des dépositions 
analogues portées . par d'autres témoins du même temps; il devait être 
souligné en raison de la qualité du déposant 64• 

Annotatio fidei SS. trecentorum xviii theophoron patrum qui fuerunt in 

Nichea. 

·Cette recension de la profession de foi du concile de Nicée fait défaut 
dans l'imprimé. Dans les mss. V (fol. 63 r-63v) et V1 (fol. 46v) elle fait 
suite au fragment que nous venons de signaler; 

Quando Greci fuerunt excommunicati. 

C'est ce morceau qui porte la souscription de Pantaléon (PG col. 
572 C - 574 A: Mss. V fol. 61 r-62r; V1 fol. 47r-47v). Nous savons déjà 
ce qu'il contient, et la fausse attribution qu'il engendra; il n'y a pas à 
s'y attarder davantage 65• 

Réponses de fr. Nicolas O. P., ex-provincial de Syrie, et de fr. Jacques de 

Milan aux sophismes d' Eustrate de Nicée. 

Les trois petites pièces suivantes appartiennent à un même dossier; 
nous les étudierons ensemble. Elles ne figurent pas dans l'édition de 
Stevart. Commençons par une description sommaire. 

'' 

a) Syllogismes d'Eustrate de Nicée réfutés par fr. Nicolas ex-provincial 
de Syrie. Rubrica: « Sophismata Eustachii Greci contra Latinos et· confuta­
tiones eorundem secundum fratrem Nicholaum condam priorem · provincia­
lem in Syria de ordine fratrum predicatorum ». Incipit: « Primum tale est: 
Si simplex est Spiritus.et procedit a Patre et Filio, una ergo persona reputandi 
surit Pater et Filius ... (explicit) ... sed per ea que soluta sunt ad omnia reliqua 
solutio patet» (V fol. 57v-59r; V1 fol. 53r-54v), _ 

b) Version latine des syllogismes d'Eustrate de Nicée. Rubrica: « Verba 
Eustachii Nicheni que confixit contra ecclesiam Romanam ,,. Inc.: « Si simplex 

' 

84 E. g. Georges Métochite, Historia dogmatica, ed. fylai, Nova Patrum Biblio­
theca, t. VIII2, Romae 1871, p. 10 (lieu cité par V. Laurent, Le cas de Photius ... , 
dans Échos d'Orient, XXIX (1930) p. 413. 

85 Notons ·cependant que lé fragment étant d'origine latine son auteur, Pan­
taléon, était lui-même Latin. Quoi qu'en ait pensé É:~hard (Script. Ord. Praed .. I 139), 
il ne paraît pas que Pantaléon ait vécu au temps de Michel Cérulaire, du moins la 
chose n'est pas impliquée par le morceau. Devrait-on penser à Pàntaléon Giustiniani, 
qui devint patriarche latin de Constantinople en juin 1253? - Le fragment a été 
ajouté comme un document authentiquant ce qui avait été dit en tête de la troisième 
distinction (col. 518 B-C); la relation entre les deux passages est évidente. 



Contra Graecos 373, 

. est Spiritus ... (expl.) ... et sic manifeste erit et genitus et procedens » {V fol. 
s9r•s9v; V1 fol. S4v·ssr). 

c) :Jléfutation des syllogismes d'Eustrate de Nicée par fr. Jacques de Mi­
lan. Ruhrica: « Responsio fratris Jacobi Meqiolanensis de ordine fratrum 
predicatorum >>. Inc.: « Instantia contra primum. Si a ligno et igne procedit 
fumus, ideo lignum et fumus una res sunt ... (expl.) ... et sic Grecus, qui fun­
davit verba hec super arenam, patiatur oportet magnam ruinam » (V fol. S9v_ 
61 r; v1 fol. SS r-s6v). . 

Pour éviter des répétitions inutiles, disons d'abord quelques mots 
de la deuxième de ces pièces, contre laquelle sont . dirigées les réponses 
des deux frères pi:êcheurs. Eustache, sous le nom duquel est placée cette 
pièce, est Eustrate, métropolite de Nicée (t après 1117), le commenta­
teur de la morale d'Aristote, qui a composé plusieurs traités anti-latins. 
Les sophismes qui lui sont attribués ici forment une série de seize syllo­
gismes contre la doctrine de la procession a Filio. Cet opuscule ne paraît 
pas"'avoir été conservé en dehors de la tradition née de nos appendices; 
du moins les répertoires et les histoires littéraires n'en signalent aucun 
manuscrit. Serait-il entré dans l'Arsenal sacré ('lseà onÂo0rperJ) d'An­
dronic Camatéros, inédit, où l'on a signalé « des syllogismes empruntés 
à Photius, Eustrate de Nicée etc.» 66? Buonaccorsi nous a transmis une 
recension grecque qu'on peut croire originale, puisqu'il possédait l'édi­
tion gréco-latine du Contra Graecos. Et si toutefois il n'y avait chez lui 
qu'une rétroversion, le malheur ne serait pas grave; quatorze des seize 
syllogismes de l'opuscule sont des abrégés d'arguments de la Mystagogie 
de Photius 67• 

Dans la première pièce (a), les sophismes sont accompagnés, un à un, 
de leur réfutation par fr. Nicolas. Les solutions sont sommaires et n'ap­
portent rien de neuf à la polémique: Une citation des. Grégoire de Nysse 
aurait pu être intéressante; vérification faite, elle paraît tirée du rapport 
des légats de 1234. Le seul mérite de cette pièce, sauvée de l'oubli par 
l'auteur du Contra Graecos, est de nous avoir transmis le nom de fr. Ni­
colas, ex-provincial de Syrie. Ce religieux ne paraît pas autrement connu. 

Le nom donné ici à la province dominicaine de Terre-Sainte est une 
preuve ~e l'ancienneté du document, car si à l'origine il y eut quelque 

•• M. Jugie, Theologia dogm,atica ... Orientalium, t. I, pp. 410-411. - Mss. 

Munich, gr. 229; Marciana, gr. 158; Moscou, S}'p-od. 353. 
•

7 Photius, De Sancti Spiritus Mystagogia, PG 102.·Les arguments-1, 4, 5, 6, 
8, 9, 10, 12 et 15 se lisent col. 192; les autres sont plus dispersés: 3 col. 313; 7 col. 
316; II col. 284; 13 col. 297; 14 col. 393. 



374 Antoine Dondaine 

:flottement sur l'appellation de· cette province, tantôt dite de Terrec. 
Sainte, tantôt de Jérusalem, tantôt de Syrie, la première dénomination 
prévalut très vite 68 • L'ancienneté se trouve aussi garantie par le fait de 
son insertion dans le dossier de 1252 69• · 

La fonction de prieur de Terre-Sainte était ordinairement exercée 
par un Français, de même que le recrutement des religieux qui assuraient 
le peuplement des couvents de cette province était en majorité français. 
Mais la règle était loin d'être absolue, et l'on. serait tenté de proposer 
une identification sur un donné de Michel Pio, historiographe domini­
cain italien du xv11° s1ècle. Selon cet auteur, un religieux du nom de . 
Nicolas Forteguerra, de Sienne, né vers u8o et entré dans l'ordre avant 
la mort de s .. · Dominique, aurait été prieur dans dive~s couvents dès 
provinces de Grèce et de Terre-Sainte, puis provincial, avant de devenir 
évêque d'Aléria, en Corse, au temps d'innocent IV. Il serait décédé en 
1270, nonagénaire. Entr'autres œuvres Pio lui attribue des commen­
taires scripturaires et une exposition des Noms divins 70

• Si nous pou­
vions faire fonds sur ce donné, il y aurait quelque chance que ces deux 
Nicolas, provinciaux en Orient vers le même temps, soient un seul et 
même personnage. Malheureusement la source de Michel Pio est loin de 
faire autorité; les informations qu'on vient de lire proviennent d'un tra­
vail manuscrit du dominicain siennois Grégoire Lombardelli (t 1613) 71

• 

Or Lombardelli est un historiographe dépourvu de sens critique niais non 
d'imagination; il ne mérite pas créance. Il est toutefois vraisemblable 
qu'il y a un fond de vérité dans ses dires sur Nicolas évêque d' Aléria, 
car Bernard Gui a retenu le nom d'un fr. Nicolas évêque de Sardaigne 
dont on ignore le siège précis: serait-ce Aléria, eri Corse, comme le sug­
gèrent Quétif et Échard 72? Une notice dans le nécrologe d'ùn couvent 

68 Voir Mon. O. P. hist. III, pp. 11, 13, 14, 18, 19, 21, 27, 54, 59, 71 etc. etc. 
89 Elle se trouve en effet dans V, du type de la première édition. 
70 G. M. Pio, Dèlle vitè degli Huomini illustri di s. Domenico libri quatro, 

Balogna 1620, p. 29. 
71 Alcune vite de i Santi dell'Oidine Domenicano. Œuvre qui ne fut jamais 

imprimée et dont le ms. paraît perdu. - Sur Lombardelli, v. Script. Ord. Praed. 
Il, 384-385. . 

72 « Frater Nicholaus fuit episcopus in Sardinia »: Stephanus de Salaniaco et 
Bernardus Guidonis, De quatuor in quibus ... , ed. Th. Kiippeli O. P., Mon. 0, P. 
hist. XXII, 90 (cfr. p. 187). - Sur Nicolas Fortiguerra, v. Script. Ord. Praed. I 249; 
F. Ughelli-N. Coleti, ltalia Sacra_, Ill, Venetiis 1717, p. 502; 1. Ugurgieri Azzolini, 
Le Pompe Sanesi, 1a parte, Pistoia 1649, p. 193. - Un ". Forteguerra de Senis" est 
nommé dans un document de la chancellerie impériale du 8 juillet 1242 (Bohmer, 
Regesta imperii, n, 13420). 



Contrâ ·.Graéco's-.. 375 

{Sienne?) pourrait être à la base des informations de Lombardelli ... 
Dans l'état actuel de· nos conna1ssances ii n'est ,pas possible de dire plus'; 
et par conséquent nous proposons sous toutes réseryes l'identific;a,tion 
,de notre provincial de Syrie avec Nicolas évêque d' A.léria. 

Jacques de Yurono, de Milan, l'auteur de la seconde réfutation 
(pièce c), est un peu mieux connu. Lui aussi appartenàit à la première 
génération des frères prêcheurs. On le trouve dans le groupe de religieux: 
qui assurèrent la fondation de Saint-Eustorge en 1219. Quelques années 
après, en 1227, il fut envoyé comme lecteur (professeur de théologie) au. 
nouveau couvent fondé à Gênes. Plus tard, obéissant à une inspiration du 
del, i_l partit pour l'Orient. Il vint d'abord en Grèce (Constantinople?), 
puis passa en Crète. C'est là qu'Ü décéda - peut-être en 1244; - il fut 
enterré à Candie, où son tombeau fut honoré comme celui d'un saint 73• 

L'identification entre Jacques de Yurono de Milan_ et notre Jacques de 
Milan ne souffre pas de difficulté; la concordance des noms, du temps; 
<les qualités des personnages est suffisante pour la justifier 74• 

Si les réfutations des sophismes d'Eustrate n'ont par elles-mêmes 
qu'un intérêt médiocre, elles serviront néanmoins de témoins de l'acti­
vité d_es dominicains dès leurs premiers contacts avec les Greçs, activité 
sur laquelle nous n'avions jusqu'ici aucune information. En outre, elles 
àssuiêi-ont au moins une ~ention à leurs auteurs dans l'histoire litté­
raire des· frères prêcheurs: 

~uo_ri.ac~orsi a reproduit les syllogi!lmes et leurs réfutations dap.s le 
Thesaurus 75

, mais sans en respecter l'ordonnance, ni donner les attri­
butions suffisant.es pour permettre l'identification des auteµrs. Ici encore 
nolis devons reconnaître la supériorité de la tradition formée par les 
témoins V et V1• 

73 Sur Jacques dé Milan, v. R. Loenertz, Frère Jacques de Milan, missionnaire 
en Orient au xm 0 siècle, Archivum fr. Praed. VIII (1938) 274-284. 

74 Les .trois pièces que nous ve.nons d'étudier furent signalées naguère par R. 

Loenertz, La Société des frères prérégrinants, t. I, Rome 1937, p. 77, nn. 4 et 5. ;.. 
Si l'auteur n'·a pas proposé l'identification de Jacques de Milan et de Jacques de 
Yurono de -:tvi:ilan·, c'est qu;on ignorait l'âge des deux réfutations des syllogismes 
d'Eustrat~-. :La présence de ces pièces dans le dossier de 1252 fixe un terme suffisant 
pour petinettre l'identification que nous proposons. · 

75 Buonaccorsi, Thesaurus, recension originale: Paris BN., gr. 1252, fol. 36r-
42'; recension André Doto: Vatic., pal. lat. 6791, fol. 6orb_63vb; Paris BN., gr. 1251, 
fol, 32 '-42V, 



1, 

1 

!. 

1, 
1· 

Antoinè Dondaine, 

Contra Germanum p~triarcham de fermentato et· de ~ymo. 

Dirigées contre un adversaire décédé depuis plus d'un siècle, les, 
solutions des sophismes d'Eustrate demeuraient à un plan abstrait; les. 
deux dernières pièces de nos appendices nous ramènent en milieu plus. 
vivant. Ce sont elles dont nous avons dit que dans le manuscrit V1 l'une 
était un autographe d'auteur, l'autre, une copie de la main de ce même 
auteur, lequel est notre polémiste. La première réfute un fragment de 
lettre du patriarche Germain II, sur l'azyme. Elle ne paraît pas avoir 
été recopiée ailleurs; l'édition de Stevart, les autres manuscrits, V y 
compris, Buonaccorsi lui-mêmè l'ignorent. Dans V1 elle occupe les fo-
lios 61 r à 65v, · 

Germain II, patriarche de Constantinople de 1222 à 1240, mais qui 
résida à Nicée en raison des circonstances politiques, est connu pour· 
les tractations qu'il engagea avec les Latins en vue de l'Union. Il a laissé 
parmi les Grecs une réputation de sainteté; les Latins, au contraire, ont 
surtout gardé le souvenir de son mépris, et le jugement qu',ils portent sur 
son œuvre polémique est sévère 76

, 

La lettre dont notre dominicain a conservé le fragment final ne pa­
raît pas connue jusqu'ici. Elle était adressée à une noble dame de By­
zance. Le patriarche donnait à sa correspondante les motifs pour lesquels. 
les Grecs rejetaient la consécration du pain azyme, et l'exhortait à per-

. sévérer jusqu'à la mort dans la· foi de· ses pères, san.s se laisser ébranler 
par les « adversaires de la vérité ». 

Si:te polémiste dominicain a tenu lors de la légation de 1234 le rôle 
que nous lui avons supposé, il avait fort . bien connu le patriarche et 
avait été la victime de ses vexations; il ne le ménage pas dans sa réfuta­
tion. Comment cette lettre, document privé, était-elle venue à sa con­
naissance? Nous ne savons! La destinataire avait-elle voulu éprouver la. 
valeur des arguments de Germain? On peut le supposer, car la lettre 
avait pour but de raffermir une âme dans le doute. L'influence religieuse, 
des Latins avait donc pénétré dans les rangs de la haute société grecque 
de Constantinople. Quoiqu'il en soit,' l'auteur de la réfutation ne cite pas. 
le document par ouï-dire; il en donne un fr.~imen:t importantdans sa re-• 
cension originale grecque et, en parallèle, dans une version latine 77• 

1 

7• Cfr. M. Jugie, Theologia do~matica ... Orientalium, t. 1_, pp. 423-425; F~ 
Cayré, Dict. Théo). cath., t. Vl2

, Paris 1920, col. 1309-13II. 
77 Ms. VI, fol. 61 r.v: textes publiés ci-après, pp. 428-430. 



Contra G1-àecos 377 

Ce fragment est précédé d'un bref prologue qui le situe et; en même 
temps, sert d'introduction à sa réfutation. 

« Germani scismatici quondam · Niceni presulis maledicta et blasphemias 
quas contra sacramentum Latinorum ore nefando protulit et manu tem,eraria 
scripsit equanimiter prorsus non ferentes, post illa que in disputatione fer­
mentati et azimi dicta sunt aliqùa super addenda esse licet breviter estima­
vimus, ne dum lecta contra fidem suppresso quodam silentio percurrimus 
merito rei sceleris a Veritate arguamur. Scribens igitur dictus blasphemus 
epistolam cuidam nobili domine çle Constantinopoli, sic de misterio Lati­
norum verbo ad verbum in suo greco post cetera loquutus est». 

· Après ce prologue vient le fragment de la lettre; sur la colonne 
de droite le texte grec, sur celle de gauche, la version latine. Voici 
le début et la fin de· ce morceau: 

, I • 

« Si vis autem scire qua rat~one a communione azimi avertimus nos, in 
brevi totum dicam. Tria sunt que nos persuadent abstinere ab eo. Unum 
quidem ... » (fin) << ... Preterea, quis sustinebit simul cum ludeis sollemnizare? 
Et enim maior iudaicarum festivitatum fuit esus azimorum. Habebam et alia 
multa tibi scribere sed propter multiloquium dimitto. Tu vero, · usque ad 
mortem tradite a patribus tuis fi.dei àtende et satage ne supereris ex delibera­
tione a veritatis inimicis, ut celesti regno cligna habearis, quod et fiat. fiat. 
amen». 

Aussitôt après commence la réfutation, iritroduité par la rubriq1,1e 
« Responsio Latinorum ll: 

« Quod Christus Dominus Deus noster secundum naturam assumptam 
dicatur et sit sacerdos et summus pontifex secundum ordinem Melchisedec 
nullus qui sacras litteras legit et intelligit negare potest, nisi aliquis liuic Ger­
mano similis adversarius veritatis. Scriptum quippe est .•. » (Explicit): « ••• et 
Germanus contempnit sequi eum, immo cuncta concilia et omnes sanctos 
spernit. Quis est qui possit excusare ipsum ut non sit hereticus et dampnatus, 
et omnes ei similes? Verum de hiis querat lector in maiori tractatu. Explicit » •. 

Cette pièce est un sérieux appoint au traité auquel on la rattache. 
Le polémiste y réfute avec beaucoup d'attention l'interprétation des 
autorités scripturaires proposées par Germain pour entraîner la convic­
tion de sa correspondante. C'est d'abord une longue discussion sur le 
sacerdoce de Melchisédech, image du sacerdoce du Christ; puis le thème 
du pain parfait - arton - revient une fois de plus. Ici encore, appa­
raît l'influence de la lettre de Théorien: le dominicain avait certainement 
sous les yeux le fragment qu'il avait cité sous le nom de s. Jean Chry-



Antoiné Dondaine 

,sostome dans le .Contra Graecos. Le ton de la réfutation est le même 
que celui du traité; peut-être est..;il plus mordant. Les arguments du pa­
triarche n'étaient pas destinés à. la critique d'un polémiste latin; ils se 
prêta~ent à u~e réfutation facile, et leur auteur n'est pas épargné: « Ger; 
manus, qui nunquam audivit unam lectionem theologie in scolis, nec 
.etiam alicuius facultatis nisi gramatice, audacter diffinivit ... » (fol. 65v). 

Fragment de lettre des dominicains missionnaires en Géorgie. 

La dernière pièce du dossier 'constitué par l'aute,ur du Contra Grae:. 
·COS n'en est pas la moins intéressante. C'est un fragment de lettre des 
dominicains ·de Géorgie à leurs confrères aux prises avec les Grecs, dans 
laquelle ils attirent leur attention sur un texte de la liturgie byzanttne 
du Lundi de Pentecôte, où se trouve exprimée la foi à la procession de 
!'Esprit-Saint « a Patre et Filio », et leur communiqûent un fragment 
de la vie de s. Georges }'Hagiorite justifiant la coutume des Latins de 
•Consacrer avec du pain· azyme. Comme la précédente, cette pièce ne 
figure dan,s la tradition manuscrite du Contra Graecos que dans le seul 
témoin V1 (fol. 65v-66r), mais elle est citée par Buonaccorsi dans le The"- , 
saurus - ce qui nous fait soupçonner qu'il a eu en main ce manuscrit; 
à tout le moins une copie semblable 78

• 

Les frères prêcheurs étaient en Géorgie depuis 1240, peut-être même 
avant 1238, si le chiffre de dix-huit ans donné par Humbert de Romans 
.dans une lettre de 1256 doit être entendu au sens précis: « Fratres nostri 
magnae auctoritatis et mirabilium viri virtutum, . qui iam inter Geor­
gianos, in remotissimis partibus orientis, XVIII annis et amplius vitam 
asperissimam duxerunt ... » 79

• La date de 1240 paraît plus sûre, du moins 
pour une véritable fondation. En janvier de cette année-là Grégoire IX 

adressait une lettre à la reine de Géorgie et à son fils, dans laquelle il 
leur exprimait son regret de ne pouvoir leur porter secours contre les 
Mongols, et les invitait à bien accueillir les frères prêcheurs porteurs 
du document. La reine, Rusuda (Roussoudane) avait sollicité !'-aide de 
Rome et manifesté des dispositions bienveillantes; l'occasion était pro­
pice: Grégoire IX annonçait huit frères prêcheùrs. Sa lettre nous a con­
servé les noms de ces religieux; c'étaient: Huguiccio, Jacobus, Bene­
ventus, Rubinus, Petrus, Bernardus, Lambertus et Guizzardus, tous 

·
7s Buonaccorsi n'utilise que le fragment tiré de la vie de s. Georges l'Hagi1>rite, 

mais.on verra tout à l'heure que le texte liturgique signalé par la lettre est entré dans 
son florilège. 

79 Mon. O. P. hist. V, 40. 



Contra Graeco$ 379 

italiens semble-t-il 80• Une légation de cette importance et de cette cohé­
sion a tout l'air d'un envoi de missionnaires. Il est toutefois possible 
que dès 1238, peut~être même plus tôt, des contacts aient été établis, 
qui auraient révélé la possibilité d'une telle fondation; par où serait 
~auvé ,Je chiffre de dix-huit ans et plus donné par le maître général en 
1256 81, 

La date de, 1240 comme ère de départ du séjour des dominicains en 
Géorgie est confirmée par le Speculum Historiale de Vincent de Beau:.. 
vais. Le chapitre 89 du trentième livre fait allusion à la légende re- · 
cueillie par l'Histoire Scolastique 82, selon laquelle'Alexandre le Grand 
aurait enfermé des Juifs dans les montagnes de Géorgie, obtenant du 
ciel qu'ils y soient détenus jusqu'à la fin des temps. A ce propos Vin­
,cent dit que les frères prêcheurs demeurés sept ans à Tiflis (enten­
dez qu'ils sont là depuis sept ans) se sont informés de cette histoire 
auprès des Géorgiens; ceux-ci n'en avaient pas connaissance 83• Comme 
le Speculum ne fut pas publié avant 1250 84, on devrait conclure què les 
,dominicains n'arrivèrent pas à Tiflis avant 1243. Mais quand on lit le 
Speculum l'on doit tenir compte de ses sources. Ici, la chose est sûre, 
Vincent prend ses informations à l'Historia Tartarorum. Or l'auteur 
,de celle-ci, fr. Simon de Saint-Quentin, avait fait p,artie de la légation 

80 Th. Ripoll. Bullar. Ord. Praed., t. I, Romae 1729, PP•, 108-109; L. Auvray, 
Les Registres de Grégoire IX, t. III, Paris 1908, n. 5022, non integra; Potthast 10841 

,(13 janvier 1240). 
81 Dans l'Exposition de l'Apocalypse de Guérie de' Saint-Quentin (t 1245) on 

relève déjà une allusion aux conversions opérées en Géorgie par les prêcheurs. Sur 
le verset ch. 16~ 18, il commente: « Talis terraemotus sic magnus respicit hoc tempus 
·praesens, in quo multi ad praedicationem modernorum praedicatorum sunt conversi 
,ad fidem ·et poenitentiam. Nam de solis Cumanis conversi sunt ad fidem et baptizati 
·in duobus vel tribus annis et in modico tempore plusquam centum millia. Multi 
etiam de Georgianis, etiam de Barbaria, multi de Al'rica, multi haeretici et quamplù­
res de aliis pai:tibus mundi. Nam per gratiam Dei fere ad ori:mes.praedicatur·modo 
,evangelium Domini Nostri Jhesu Christi »: imprimé dans Sancti Thomae ... Opera 
Omnia, Parmae 1869, t. 23, p. 470. 

82 Historia scolastica, Migne PL 198, col. 1407. 
83 « Fratres nostri, sdlicet. ordinis praedicatorum, in Georgia, civitate Tripheli, 

.que prope montes Caspios est, per septem annos commorati sunt, diligenter a Geor­
gianis, et a Persis et etiam a Judeis de inclusione .illa inquisierunt; et dicunt omnes, 
.etiam Judei, quod nichil penitus inde sciunt, nec unquam istud in suis historiis in­
Nenerunt »: Speculum historiale, XXX, 89; éd. Douai 1624, p.· 1215. 

84 Il y eut une première édition en 1244, mais il est évident qu'il ne peut s'agir 
,de celle-ci; L'édition définitive ne va pas au delà de 1250, sinon,pour le martyre et 
.la canonisation de Pierre de Y érone, chapitre ajouté après coup. 

• 



• 380 Antoine Dondaine 

d'Ascelin - envoyée par Innocent IV au chef de l'armée mongole de 
Perse -. La Mission était passée au couvent de Tiflis au début du prin­
temps de 1247 85• C'est à ce moment que Simon recueillit les informa­
tions dont fait était le Speculum. La durée de sept ans assignée au séjour 
des dominicains à Tiflis est donc limitée par ce terme, le printem:ps 
de 1247. 

Plus loin, au trentè-deuxième livre (chap. 42), toujours d'après. 
!'Historia Tartarorum, Vincent fait état des sept ans de présence de 
fr. Guichard de Crémone au couvent de Tiflis, pour expliquer qu'Asce­
lin l'ait pris avec lui en se rendant chez les Tartares: ce séjour en Géor­
gie lui avait permis de prendre connaissance des m<;èurs et coutumes 
des Mongols 86• En Guichard on a reconnu le Guizzardus de la lettre de 
Grégoire IX de 1240. Ces deux informations de !'Historia Tartarorum 
nous garantissent que pour Simon de Saint-Quentin, les frères prê­
cheurs étaient à Tiflis depuis le printemps de 1240 87• 

Nous ne savons rien de plus sur la mission de Géorgie à cette épo­
que, aussi est-ce un gain précieux de pouvoir recueillir un fragment de 
lettre· provenant de ses membres. Ce fragment ne porte aucune date, 
m.ais le fait qu'il ne figure pas dans le manuscrit V nous porte à croire 
qu'il est postérieur à 1252. Comme d'autre part il fut copié de la mai~ 
de l'auteur de la collection dans V1, il ne peut être de beaucoup postérieur 
à cette même date. Si ce fragment ne donne aucune information directe 
sur les dominicains de Géorgie et leur activité, il permet toutefois quel-
ques conclusions non dépourvues d'intérêt. 1 

Le début du texte nous invite à penser que nos pères s'étaient tout 
de suite informés de la liturgie des Géorgiens et de son qrigine: 

« Querite in libro Grecorum in quo frequenter dicitur Pascha, Pascha,. 

Pascha, qui nominatur hiberice Zatichi: cantus Theophanos, qui cantatur­
secuqda feria post pentecosten, xviii versu, et invenies sic: « Veni Sancte 
Spiritus etc. quia tu es fluvius deitatis procedens a Patre et Filio ». 

Et notre compilateur, probablement informé par la lettre elle-même,. 
d'ajouter: « Hoc testimonium perhibent fratres predicatores qui sunt 
in Hiberia se sic invenisse, nam Iibri Hybetorum de greco translati sunt 

85 Cfr. P. Pelliot, Les ,M,ongols et la papauté, ch. II. Revue de l'Orient chré­
tien, 38 sér., t. IV ( = XXIV) 1924, extrait, page \I0:Z, 

88 « Frater Guichardus Cremonensis sciens mores et consuetudines Tartaro-• 
rµm, quas a Georgianis didicerat, inter quos etiam in eorum civitate Triphelis in 
domo fratrum per annos VII conversatus fuerat » (1. c.: cité par P. Pelliot, 1. c., p. 96). 

,,7 La lettre dè Grégoire IX étant du 13 janvier 1240, les missionnaires durent 
faire le passage dès le début du printemps. 



Contra Graecos· 381 

:antiquitus » (fol. 65v). Ces informations '.SOnt1 exactes. La liturgie géor­
gienne n'était plus, au moyen âge, qu'une copie de la liturgie byzantine; 
seul son chant gardait un caractère propre. Les traductions lit1:1rgiques 
étaient anciennes, et au cours des siècles les moines géorgiens du Mont 
Athos, _au monastère I virôn, avaient traduit les Écritures et des œuvres 
des Pères. 

L'indication fournie par les dominicains de Géorgie à leurs confrères 
de Constantinople ne fut pas perdue; ils cherchèrent et trouvèrent le 
fameux cantique. Nous en avons la preuve dans le Thesaurus de Buo­
naccorsi,. où se lit le tropaire en question dans ses recensions latine et 
grecque: 

ln sexto cantu vel ode secunde ferie post pentecosten Spiritus Sancti ad irmon, 

idest consonantiam, ad Splachnon lone, quod sonat ad Viscera Jone 88 • 

Veni Sancte Spiritus ad nos et participes fac tue bonitatis et luminis in­
vespertini et divine vite et affectionis suavissime. Tu enim fluvius deitatis 
existis, ex Patre procedens per Filium ». 

''10t neck fJµâç 'ïcf lIPsvµa 'ïà éi.yto'P * µs'ïozovç 'ïfjç afjç ànseyaC6-

µspop * âyto'i'YJ'ioç * ua1, <pw'ïàç à'IJB<1néeov ua1, 0staç Cwfjç * ua1, 'ïfjç 

evw()B<1'iCX'iOV * c',ia0éasroç, * l)v yàe no'ïaµàç 0s6'ir/'iOÇ * èu II a'teàç 

&' Yfov noesvoµB'POÇ 89• 

Un autre dominicain du couvent de Constantinople écrivant en 1305 
proposera la même autorité. Comme le cas prouve que les polémistes 
ne se copiaient pas mutuellement, mais avaient le , souci de contrôler 

· les sources, nous le citerons aussi, comme exemple: 

Item in libro qui dicitur Triodi (leg. Triodt"on), in sexto cantu èanonis secunde 

ferie post pentecosten, Orientalium ecclesîa melodizat hoc modo 00: 

88 C'est le début de l'hirmos (strophe-type) du sixième cantique du canon de 
Noël: "i;'n;i\ayxvwv 'lwvav,. IJµflevov ànfJµerJB'I? * IÎvaÂtOÇ Of/11 ... ,, E _visceribus Io­

nam (quasi) foetum evomuit marina bellua »: Hirmologion, Venise 1865, p. 14; 
Ménées, t. II, novembre-décembre, Roma 1889, p. 666. - Nous devons cette note 
et les suivantes (jusqu'à 97 inclus), de même que le texte auquel elles se rap­
portent, à la collaboration du R. P. Loenertz. 

89 Ms. Paris BN., gr. 1252, fol. 24r. Pour le grec, voici les variantes du Pente­
costarion selon les mss. Vatican gr. 769 (= A) et 788 (= B): lin. 2 à:n:eeyal;6µevoç A: 

à:n:e11ya<1aµevoç B 2-3 cpw-roç • .• l; wrjç; -crjç <1rjç àve<1:n:é11ov cpau5116-c11-coç B 3 evw­

i5e<1-ca-c11ç AB &a8é<1ewç: &ai56<1ewç AB . 5 :n:011ev6µevov A: :n:11oe11x6µevov B. 
00 Le Triodion (qui contient le propre du Carême) est souvent suivi du Pente­

costarion dans les manuscrits. C'est pourquoi l'anonyme, qui employait sûrement 
un ms. de ce type, renvoie son lecteur au Triodion. 

) 



Antoine Dondaine 

Veni ad nos Sancte Spiritus, participes/nos tue sanctitatis efficiens et lu­
nùnis invespertini - vel non occidui - et divine vite odorifere tue largitionis. 
Tu es enim fluvius deitatis ex Patre per Filium procedens » 91• 

Le livre des Grecs où l'on dit souvent« Pascha, Pascha, Pascha » est 
le Pentecostarion, - appelé Zadiki ou Zatiki par les Géorgiens, de l'ar­
ménien Zatik = Pâques - est le livre liturgique contenant le propre du 
temps pascal. Le dix-huitième verset du cantique de Théophane est le 
dix-huitième tropaire (deuxième du sixième cantique) du canon de s. 
Théophane Graptos (t 845) en l'honneur du Saint-Esprit 92 • Ce canon 
ne figure pas dans les éditions grecques du Pentecostarion 93

• Dans les 
éditions slaves et roumaines on le trouve aux Complies ·de la Pente­
côte 94• Il en est de même dans le. Pentecostarion manuscrit Vatican 
gr. 769, qui le fait précéder de la rubrique: 'Ev w'iç ànatJetnvotç 'lj)aÂ­

).oµev uav6va elç -rà navaytov Ilvevµa, no{'Yjµa wv uveov 0eocpavovç, O'Ü 

fJ àueoa-rixtç: -rà Ilvevµa µéhw -rà u-rtaav naaav u-rtaw. 95• 

91 Ms. Upsal, Univers. C 685, fol. 103va. - Largitionis prouve que l'anonyme· 
lisait \Jans son manuscrit c5iac56aewç, et non, comme Buonaccorsi &a0éaewç, affe-­

ctionis. Sur ce traité du ms. d'Upsal, v. pp. 418-422. 
92 Théophane Graptos (t 845) est le plus important des hymnographes grecs 

de ce nom, le seul qui vienne sérieusement en ligne de compte· dans le cas présent. 
C. Émerau, Hymnographi Byzantini, Échos d'Orient XXV (1926) 179-182, énu­
mère une- longue liste de canons à lui attribués d'àns les Ménées, et il ajoute « 4 in 
Pentecostario » sans autre précision. Rappelons que le canon est une hymne qui se 
compose de hutt « cantiques » (cpc5al), neuf dans le Carême, dont chacun comprend 
un nombre identique de strophes ou tropaires. A l'origine chacun des cantiques 
était chanté après la récitation d'un des «cantiques» (cpi5al) scripturaires, d'où leur 
nom. Mais il y a longtemps que la récitation quotidienne des huit ou neuf cantiques 
scripturaires est tombée en désuétude, et seul le nom des cc cantiques » du canon 
rappelle cet usage. 

93 Nous l'avons cherché en vain .dans les éditions suivantes: Athènes 1927; 
Rome 1883; Venise 1873, 1837, 1801, 1634, Manifestement il manquait dans le ma­
nuscrit, sûrement du xv8 siècle, qui servit à l'édition princeps du Pentècostarion, 
Venise 1568. 

94 Pour le texte slave nous avons consulté l'édition de Vienn_e de 1855 (fol. 143v-
146V) celle de Moscou de 1915 (fol. 166-169v). Pour le texte roumain, celle de Si­
biu, de 1850 (fol. 147v-149v: en caractères cyrilliens) et celle de Bucarest de 1912 
(pp. 365-369). - Les deux derniers versets du tropaire (Car tu es un fleuve de di­
vinité, procédant du Père par le Fils), correctement traduits dans le slavon (Ty ho 
reka bozestva, iz Otca Synom proizkhodjascij) sont remplacés dans le roumaip. par• 
ces mots: « Ca tu efi!ti Duhul adevarelui, care ·dela Tatal purcezi » (Car tu es !'Esprit 
de vérité, qui du Père procèdes). 

95 Vatic. gr. 769 (sec. XIV-XV), fol. 331 b. 



Contra Graecos 

Mais le synaxaire inséré après le sixième cantique commence ainsi: 
Tfj a-O-r:fj 'Yjµé(!<J, ()BVTé(!<J, -rijç ~ev-r:euoa-r:ijç a-0-r:o -rà IlveîJµa -r:o aywv· 
éoe-r:ai;,oµev 96• 

Dans le cod. Vatican gr. 788, de l'an 1170, le canon se trouve sans 
nom d'auteur, à l'Orthros (Matines-laudes) du Lundi de Pentecôte 97; 

· il a donc été déplacé depllis le moment où l'utilisèrent nos controversistes. 
Dans le Pentecostarion géorgien le canon de s. Théophane ne se 

trouve probablement pas au Lundi de la Pentecôte mais aux Complies 
de la fête, comme chez les Roumains et les Slaves: nous en avons 
cherché en vain un exemplaire dans les Bibliothèques romaines. 

Après le bref texte concernant la procession du Saint-Esprit, la lettre 
cite un extrait de la vie des. Georges l'Hagiorite (t 1066) favorable à la 
coutume latine de consacrer l'azyme. Les Géorgiens consacraient du pain 
fermenté, comme les Grecs, mais ils le faisaient sans condamner la ma-­
nière de faire des Latins: « Hyberi idcirco conficiunt de fermentato sicut 
Greci, non quia herror aliquando fuerit inter eos, sed quia translationem, 
scripturarum habent a Grecis, et idcirco eorum ritus ter{ent » (fol. 66r). 

La vie de s. Georges l'Hagiorite était écrite en géorgien. Si les domi­
nicains de Tiflis peuvent en communiquer un fragment latin à leurs. 
confrères de Constantinople, c'est qu'ils en ont fait la version. Nous ap~ 
prenons ainsi. que dix ans peut-être après leur arrivée dans le pays ils 
en possédaient suffisamment la langue pour se livrer à des traductions. 
et explorer la littérature hagiographique locale 98 , 

L'avant-dernier paragraphe nous révèle des contacts avec les mi­
lieux arméniens de Tiflis 99 • Ainsi nous apprend-on que. Jes Arméniens: 
consacrent du pain azyme mais ne versent pas d'eau dans le calice; qu'ils 
célèbrent Noël 'et !'Annonciation en d'autres temps que nous. Cepen­
dant leurs coutùmes présentent beaucoup de points communs avec 
celles des Latins. Ils errent toutefois en ceci, qu'ils identifient la nature· 
et la personne dans , le Christ, tandis que les Latins distinguent la per­
sonne et deux natures. 

98 Ibid., fol. 332 b. 

97 Vatic. gr. 788, fo. 121v. 
98 Le fait rapporté dans le fragment se lit dans la vie géorgienne du saint. On 

pourra comparer le texte correspondant à celui de nos missionnaires (ci-après, p. 431}, 
dans la traduction latine publiée par le P. Paul Peeters, Analecta Bollandiana 36-37 
(1917-1919), § § 76-78, pp. 136-138, . 

· 99 Le premier couvent de Tiflis, établi en milieu géorgien, disparut avant la. 

fin du xn1e siècle. Quand les dominicains revinrent, au x1v8 s., ils s'établirent parmi· 
les Arménjens. Cfr. R. Loenertz La Société des frères pérégrinants ... , pp. 171-175 •. 



i ' 

Antoine Dondaine 

Notre frère prêcheur de Constantinople n'a gardé du document que 
ce· qui intéressait son sujet: la polémique avec' les Grecs. Quel prix 
n'auraient pas eu pour nous des informations plus concrètes, sur les per­
sonnes, les couvent.s, etc.... Tel quel cependant ce fragment constitue 
un beau témoignage de l'aide que de la lointaine Géorgie les domini­
cains apportaient à leurs frères de Constantinople. 

L'inventaire des appendices du Contra Graecos est achevé; doit-on 
encore en dresser-le bilan? Nous savons déjà qu'il se solde par un gain. 
Car si une des pièces est de médiocre qualité - nous songeons au frag­
ment. de Pantaléon - les _autres ont des mérites particuliers. Il est diffi­
cile de rencontrer en si peu d'espace des matériaux littéraires aussi rares 
et aussi variés. Voulant compléter son ~raité polémique, ou bien en · 
appuyer certaines assertions par .des témoignages nouveaux, l'auteur 
a sauvé de l'oubli le plus grand nombre de ces pièces. Résultat pratique 
pour l'histoire littérfl,ire: il· a transmis deux opuscules de Hugues Éthé­
rien et de Léon Toscan; les réfutations des syllogisme~ d'Eustrate de 
Nicée par Nicolas, l'ex-provincial de Syrie, et par Jacques de Milan; 
un traité grec sur les conciles; un fragment de lettre des dominicains 
missionnaires en Géorgie; enfin, en grec et en latin, un fragment de lettre 
du patriarche Germain. C'est là un apport par lequel notre histoire do­
minicaine voit s'enrichir d'heureuse manière un de ses chapitres jusqu'ici 
des plus pauvres et des plus obscurs. 

III. Le Contra Oraecos dans la littérature polémique 

du XIIIe siècle 

' 
La diffusion du Contra Graecos s'est exercée par trois voies diffé-

rentes qui en circonscrirent l'influence de manière singulière: 1) chez· 
les théologiens latins en Ocçident; 2) chez les polémistes dominicains 
d'Orient; 3) ~hez les théologiens des conciles du xve siècle. 

La première vague d'influence en Occident, à peine discernable mais 
réelle pourtant, fut régie par un phénomène digne d'être relevé. Nous 
ntavons trouvé de traces du Contra Graecos que chez les auteurs qui 
eurent des rapports étroits avec la curie Romaine. Ces auteurs sont s. Al­
bert .le Grand, s. · Thomas et Matthieu d' Aquasparta. La raison de ce fait 
est simple. Les exemplaires du traité n'ont pas été multipliés ~n Occi-



Contra Graecos · 385 

,dent au xme siècle; il ne paraît pas qu'il y en ait eu d'autre copie qUe 
.. celle qui était alors dans le trésor pontifical i, 

Ce serait peut:-être dans le Libellus de Nicolas de Cotrone qu'il fau­
, drait voîr la première :trace du Contra Graecos. Là recension latine de 
,celui-là qui nous est parvenue présente une division quadripartite sem­
blable à celle de celui-ci. Or, nous le savons, c'est le Contra Graecos qui 
·inaugura ce genre de construction. L'ordre des composants, il est vrai, 
n'est pas le même dans les deux ouvrages; mais le contenu est ànalogue. 
·On connaît les quatre distinctions de notre traité; voici celles du Libel­
lus: De fi.de Trinitatis ( = De processione Spiritus Sancti); de priniatu 
Romanae ecclesiae; de azymis; de purgatorio 2

• 

Il est remarquable que Nicolas de Cotronè resta attaché à la curie 
pontificale jusqu'en 1254; et que sqn Libellus fut composé entre 1254 
,et 1256. Si ces dates paraissent bièn 'proches de i252 potir laisser 'place 
:à une relation entre les deux ouvrages, elles ne l'excluent pas 3• D'autre 
part le Libellus fait l'impression d'être improvisé pour ses trois derniers 
-chapîtres; tandis que la première partie occupe soixante colonnes du 
manuscrit qui nous l'a conservé, la seconde en occupe huit, la troisième · 
trois et la quatrième deux 4

• Le titre même de l'ouvrage le donne comme 
un « Libellus de processionè Spiritus Sancti et fi.de Trinitatis contra 
,errores graecorum »; il n'est pas question des trois autres parties. N'est-il 
pas permis de croire que Nicolas de Cotrone, ayant eu tardivement con­
naissance du traité dominicain, a tant bien que mal suppléé, et de manière 
·sommaire, aux énormes lacunes de son florilège? · 

Que le Contra Graecos ait été connu dès ce moment à la cqrie c'est 
là chose vrais~mblable. Dan~ un temps où les tractations pour l'Union 
,étaient à l'ordre du jour, les frères prêcheurs d'Orient ont dû communi­
quer aux théologiens intéressés un ouvrage qui pouvait leur être fort 
utile pour leurs · conversations doctrinales avec les Grecs; nulle part 
,ailleurs ils auraient trouvé réunie sous un si petit volume une documen­
tation si précise et abondante 5

• Dès 1254 Innocent IV ~vait désigné un 
,évêque dominicain, Constantin d'Orviéto, ·comme chef de la légation 
-devant traiter avec Jean Vatacès. Si la mission n'eut pas lieu à ce mo­
ment et fut ajournéè, Constantin resta désigné comme légat; Alexan-

1 Voir ci-dessus p. 335. . 
2 Edit. P·. A. Uccelli, S. 'rhomae ... (cfr. ci-dessus p. 339, n. 60). 
3 Sur, la date du Libellùs voir Divus Thomas (Frib.) 28 (1950) 316-317, 336. 
4 Ms. Vatic. lat. 808, foi. 47r-65V, . 
5 On verra plus loin (pp. 425-426) quel intérêt lui portèrent lès.théologie~s des 

.conciles du xv0 siècle, lors des tractations pour· l'Union. · · · 

25 - Arch. Fratr. Praed. - XXI. 



386 Antoine Dondaine 

dre IV n'eut qu'à lui renouveler stm mandat au printemps de 1256. 
Le départ presque immédiat de la légation prouve qu'elle était pré­
parée. Son chef avait reçu pouvoir de s'adjoindre des collaborateurs de 
son choix, dominicains, franciscains ou religieux de n'importe quel habit; 
il s'entoura de frères de son ordre. Nous ignorons les noms de ceux-ci 
.mais nous savons qu'ils surprirent les Grecs par leur science et leur 
prudence. Entre 1254 et. 1256 Constantin avait-il fait appel au con­
cours des dominicains de Constantinople, assurément les mieux pré­
parés pour une rencontre avec les Grecs? Les relations avec Byzance 
étaient fréquèntes au temps de l'empire latin; un tel recours est 
vraisemblable. A tout le moins le chef de la légation put se faire do­
cumenter par nos dominicains sur les problèmes controversés. C'est 
là une voie possible d'acheminement en Oècident du Contra Graecos. 
Et si toutefois ce transfert ne préçéda pas le départ de la légation au 
printemps de 1256, il a pu se faire avec son retour. Constantin et sa suite 
demeurèrent de deux à trois mois à Thessalonique; il serait à peine con­
cevable qu'il n'y ait eu des contacts avec les dominicains de Constanti­
nople 6

• 

Albert le Grand séjourna à la curie, à Anagni et à Rome, en 1256-
1257; nous avo~s été curieux de chercher chez lui des traces de notre 
traité. S'il n'a pas disputé avec les Grecs, il lui est arrivé de rencontrer 
leurs opinions erronées. Un chapitre du « De sacramento Eucharistiae » 

est presque entièrement consacré à la controverse sur l'azyme 7• Encore 
que l'ordre des éléments et leur importance relative n'y soient pas les 
mêmes que dans la troisième distinction du Contra Graecos, les maté­
riaux mis en œuvre de part et d'autre son~ à peu près identiques. Pour 
autant une dépendance entre les deux ouvrages n'est pas évidente, car 
ces matériaux étaient le bien commun de l'École depuis que le De officio 
missae de Lothaire (Innocent III) les avait réunis et mis à la disposition 
de tous 8• Il est cependant un trait particulier dans le De sacramento 
Eucharistiae qµi semble trahir une relation avec le Contra Graecos. 
Après avoir proposé les quatre principales autorités scripturaires et les 
cinq raisons dont les Grecs font état en faveur de leur coutume, .s. Al-

6 Mais Constantin nè rentra pas en Italie; il décéda en Orient: cfr. Th. Kiippeli, 
Kurze Mitteilungen über mittelalterliche bominikanerschriftsteller, Arch. fr. Praed. 
X (1940) 289, - Sur les négociations v. surtout F. Schillmann, Zur byzantinischen 
Politik Alexanders IV, Romische Quartalschrift XXII (1908) n5 ss.; V. Laurent, 
Le pape Alexandre· IV et l'empire de Nicée, Échos d'Orient XXXIV (1935) 26-55. 

7 Distinction VI, tr. 4, ch. 1: éd. A. Borgnet, t. 38, Paris 1899, pp. 416-423. 
8 Migne PL 217, col. 854-858. 



Contra Graecos 

bert conclut: (< Haec igitur sunt potissima, quae ego ipse legi in Grae­
corum assertionibus » 9• Voilà qui est bizarre. Il est notoire qu'Albert 
le Grand ne savait pas assez de grec pour pouvoir s'informer directe­
ment aux sources byzantines de la controverse; et il n'était pas, que nous 

. sachions, de traductions latines pour les lui rendre accessibles! N'y au­
rait-il pas ici tout bonnement un écho de l'assertion déjà entendue sur 
les lèvres de l'auteur du Contra Graecos, par laquelle il achevait lui 
aussi.sa liste des arguments grecs contre la coutume latine: (< Haec sunt 
auctoritates et rationes quas in. libris suis invenisse et ab ore ipsorum 
audisse me memini in disputationç » 10? Le lieu de ces affirmations et 
leur son ne dénoncent-ils ·pas une dépendance de l'un à l'autre? Le De 
sacramento Eucharistiae est postérieur à 1258; saint Albert a pu avoir 
entre les mains une copie du Contra Graecos, à supposer que celui-ci 
ait ét~ dès ce moment, comme. nous le croyons, dans le trésor pontifical. 

Saint Thomas d'Aquin. 

Parce que le Contra errores Graecorum de s. Thomas ne paraît pas 
soutenir de rapports avec le traité de 1252, plusieurs estiment que le 
saint ignora ce dernier 11

• Une telle opinion demanderait à être justifiée 
car elle ne peut se déduire du fait posé comme son principe. Saint Tho­
m~s avait reçu mission du pape Urbain IV d'examiner un florilège 
d'autorités contre les Grecs qui semblait suspect, le Libellus de fi.de 
sanctae Trinitatis, de Nicolas de Cotrone, et de rendre compte de ses 
énoncés étranges. Son ouvrage est donc moi.ns 'un traité contre les Grecs 
qu'une enquête sur le Libellus. Cette enquête se traduisit sous deux 
formes dans la réponse à Urbain IV: d'abord une mise au point et une 
explication bienveillante des textes difficiles, que le saint croyait d'au­
thentiques autorités; ensuite la mise en' œuvre théologique de ces auto­
rités. Dans l'une et l'autre démarche s. Thomas ne s'est pas écarté du 
Libellus 12• Il n'y a donc pas à che'rcher autre chose dans son Contra 

9 Albertus Magnus, l. c., p. 419a, 
10 PG 140, col. 519 C 11. ' 
11 E. g. V. Grumel (supra, p. 3:u, n. 4: texte cité); A. Michel, Trinité, dans 

D.ict. théol. cath. t. XV2
, Paris 1950, col. 175K Cependant le même auteur avait dit 

(Purgatoire: ibid., t. XIIP, Paris 1936, col. 1247) que le titre de notre traité avait 
probablement inspiré s .. Thomas. 

12 Pour ·ceux qui disposent de l'édition de P. A. Uccelli (réf. ci-dessus, p. 339, 
n. 60): 1ère partie divisée en 32 chapitres (pp. 449-467); Uème partie, divisée en 
24 chap. (pp. 468-486). - Édition P. Mandonnet,' S. Thomae ... · Opuscula omnia, 
t. III, Paris 1927: Jère partie, pp. 279-302; Uème partie (commence au 2ème para­
graphe du chapitre 32 (chapitres non comptés pour la seconde partie), pp. 302-328. 



Antoine Dondaine 

errores Graecorum, et avant de dire qu'il ign01;a le traité de son confrère 
,de Constantinople, il faudrait encore interroger ses autres œuvres. 

Toutefois une remarque s'impose. S. Thomas avait d'autres ressour­
•ces, et bien plus considérables que le traité de 1252, pour atteindre les 
Pères; sa monumentale chaîne sur les quatre Évangiles (Catena aurea) 

suffirait à le prouver. S'il a el) recours au Contra Graecos, ce n'aura été 
qu'occasionnellement. Dans ces conditions il peut être difficile de dé-­
œler des traces de cette utilisation. Cependant s. Thomas ayant été plu~ 
sieurs années lecteur à la curie Romaine, en un temps où le traité y était 
déjà connu - du moins Îe croyons-nous - il serait surprenant qu'il 
ne l'ait pas eu entre les mains, ne serait-ce qu'au moment où, en 1263 
selon toute apparence, il eut à examiner le Libellus. De fait, il nol,ls 
paraît indubitable que le traité de 1252 a laissé sa trace dans l'œuvre de 
s. Thomas, voire plus qu'une trace, une empreinte bien marqu,ée, à 
commencer dans son propre Contra errores Graecorum, quoi qu'on en 
ait pensé. C'est au traité du dominicain de Constantinople que le saint 
•emprunta l'idée constructrice du donné des Pères, idée qu'il exploita 
dans la seconde partie de son ouvrage. 

L'influence exercée par notre traité sur celui de s. Thomas dépasse 
•en effet le plan des rapports littéraires, qui signalent d'ordinaire les re­
lations d'un auteur à un autre. Dans le traité de la procession de l'Esprit­
Saint tanonyme ne s'était pas contenté d'opposer les dits des Pères aux 
erreurs des Grecs; il avait aussi amorcé urte construction théologique 
positive avec ces autorités. C'est cet essai que s. Thomas reprend à son 
•Compte et réalise avec la maîtrise qui lui est pr.opre. Si le matériel qu'il 
utilisa avàit été ce qu'il croyait, son traité serait, malgré ses dimensions 
restreintes, une des plus belles productions théologiques de ce siècle 
par ailleurs si fécond. 

Mais, dira-t-on, comment déceler cette dépendance? S. Thomas 
n'aura-t-il pas pu concevoir seul Une exploitation positive du donné 
patristique? Que le lecteur veuille comparer ces quelques rubriques, 
prises chez les deux auteurs 13: 

Anonyme: « Quod Spiritus Sanctus procedit a Patre per Filium » (491 b) 

S. Thomas: cc Item quod Spiritus sanctus est a Patre per Filium » (Il 6) 

Anonyme: cc Quod Filius dicatur causa et fous Spiritus Sancti » (492 C) 

S. Thomas cc Item quod Filius sit fous Spiritus Sancti » (II 15) 

13 Pour le Contra Graecos rubriques d'après V1, avec référence à PG 140; pour, 
~. Thomas, réf. à l'édition d'Uccelli. 



Contra Graecos 

Anonyme: cc Quomodo Spiritus Sanctus dicatur ymago Filii » ( col. 493 A) 
S. Thomas: cc Quomodo intelligitur hoc quod dicitur quod Spiritus Sanctus 

sit imago Filii (I 10) 

Anonyme: cc Quod Spiritus Sanctus accipiat a Filio >> (col. 493 D) 

S. Thomas: cc Quod Spiritus Sanctus accipiat de eo quod est Filii » (II 2). 

Ces énoncés suffisent, croyons-nous, pour manifester la relation 
d'un auteur à l'autre, et comme chacun sait le sens dont elle peut jouer. 
il n'y a pas lieu d'insister. 

Un autre signe de la -lecture du Contra Graecos par s. Thomas. 
peut se dégager de la solution qu'il donne de l'objection faite par les. 
Grecs à l'addition du Filioque au symbole de la foi: comment les Latins. 
ont-ils osé ajouter au Credo de Nicée? Chez s. ,Thomas la difficulté se 
rencontre · une première fois dans son èommentaire des Sentences; la 
solution est très sommairement énoncée: 

cc Sed quaerunt Graeci quomodo fuerunt Latini ausi hoc addere? Ad quod 
dicendum, quod necessitas fuit, sicut eorum error ostendit, et auctoritas Ro­
manae Ecclesiae synodum congregandi, in qua exprimeretur aliquid quod 
implicite in articulis fidei continebatur » 14• 

Au Contra Gentiles (IV 25) l'objection des Grecs est formulée dans. · 
toute sa force: 

1 

cc Obiiciunt. etiam quod in quibusdam èondliis invenitur sub . intermina­
tione anathematis prohibitum ne aliquid addatur in symbolo in conciliis ordi­
nato: in quo tamen de processione Spiritus Sancti a Filio m.entio non habetur. 
Unde arguunt Latinos anathematis reos, qui hoc in symbolo addiderunt ». 

La réponse de s. Thomas est topique. L'explication de ce qui est 
impliqué dans une définition d~ foi n'est pas une addition à cette défi­
nition. Cela ressort des textes conciliaires eux-mêmes. Ainsi lit-on dans. 
les déterminations du concile de Chalcédoine: 

cc Quod Patres apud Constantinopolim congregati doctrinam Nicaenae· 
synodi corroboraverunt, non quasi aliquid minus esset inferentes, sed de Spi­
ritu Sancto intellectum eorum, adversum eos qui Dominum eum respuere· 
tentaverunt, Scripturarum testimoniis declarantes. Et simili ter· dicendum est 
quod processio Spiritus Sancti a Filio implicite continetur in Constantinopo­
litano symbolo, in hoc quod ibi dicitur quod procedit a Patre: quia quod de 

14 I Sent., dist. II, expositio textus, in fine. - Peut-être inspiré des. 
De processione Spiritus Sancti, ch. 22: PL 158 col. 317. 



39° Antoine Dondaine 

Patre intelligitur, oportet et de Filio intelligi ... Et ad hoc addendum suffecit 
auctoritas Romani pontificis, per quam etiam inveniuntur antiqua concilia 
esse confirmata ». 

Même réponse au De potentia: 

« Sicut autem posterior synodus potestatem habet interpretandi symbo­
lum a priore synodo conditum, ac ponendi 'aliqua ad eius explanationem, ut ex 
praedictis patet, ita etiam Romanus pontifex hoc sua auctoritate potest, cuius 
auctoritate sola synodus congregari potest, et a quo sententia synodi confir.­
matur et ad ipsum a synodo appellatur ... Nec est necessarium quod ad eius 
expositionem faciendam universale concilium congregetur, cum quandoque 
id fieri prohibeant bellorum dissidia, sicut in septima synodo legitur ... » (De 
pot., qu. 10, a. 4, ad 13m). 

Dans le Contra errores Graecorum s. Thomas dit simplement qu'il 
appartient au pape de déterminer les choses qui sont de foi (II, 21 § V). 

· C'est donc, avec quelques nuances qu'il y auràit lieu de souligner, à 
peu près la même position dans ces différentes rédactions. Or, dans la 
Somme théologique apparaît un élément jusque là assez effacé: le con-
cile qui appprta l'addition Filioque au symbole: · 

« Quia igitur in tempore antiquorum conciliorum nondum exortus fuerat 
error dicentium Spiritum Sanctum non procedere a Filio, non fuit necessarium 
quod hoc explicite poneretur. Sed postea, insurgente errore quorumdam, in 
quodam concilio in 0ccidentalibus partibus congregato expressum fuit 
auctoritate Romani pontificis, cuius auctoritate etiam antiqua concilia con­
gregabantur et confirmabantur. Continebatur tamen implicite in hoc ipso 
quod dicebatur Spiritus , Sanctus a Patre procedere)) 15• 

Il est difficile de penser que s. Thomas n'utilise pas ici une source 
nouvelle, puisque dans ses déterminations précédentes il ne faisait pas 
mention de manière.aussi précise de ce concile in Occidentalibus tartibus. 

'Or cette source existe; notre Contra Graecos. 
Voici en effet ce que nous pouvons lire dans ce dernier traité à pro­

pos de l'insertion du Filioque dans le symbole: 

« Quia vero non fuit tune (à savoir au deuxième concile général) questio 
sive dùbitatio utrum idem Spiritus a Filio procederet vel non, sancti Patres, 
sicut et multa alia que postmodum in aliis conciliis causa exigente catholice 
definita sunt, sub silentio transierunt. ·Processu vero temporis, increscente in 
0ccidentalibus partibus · malitia quorumdam mente perversorum, dicentium 
Spiritum Sanctum non ·procedere a Filio, pro eo quod in symbolo non repe-

15 Qu. 36, a. 2, ad zum. 



Contra ·oraecos 391 

riatur, congregati in unum episcopi illarum partium, de licentia et auctoritate 
summi pontificis, veritatem fi.dei quarit tenemus in- symbolo declarantes, can­
tari etiam hoc in ecclesiis ab omnibus mandaverunt. Greci vero et ceteri Orien­
tales voéati non sunt, tum quia nimis distabant, tum quia non dubitabant 
tale quid adducere in qùestionem n 

16; 

Que ce passage ait inspiré s. Thomas, c'est là un fait inscrit dans les 
énoncés; de part et d'autre l'addition se justifie de même manière: les 
anciens Pères n'ont pas douté de la vérité de foi en.cause, mais plus tard, 
l'erreur étant apparue, un concile muni de .l'approbation du pape dut 
,exprimer ce qui était nié par les hérétiques. Nous ne connaissons pas· 
d'autre source possible pour ce concile « in Occidentalibus partibus», 
certainement né dans l'esprit d'un Latin aux prises avec les Grecs 17• 

Ceux-ci en effet ne pouvaient concevoir qu'une addition ait été faite au 
symbole sans l'intervention d'un concile; c'était même une concession 
fort onéreuse. à leurs yeux d'accorder la possibilité d'une telle interven­
tion; ils affirmaient avec énergie et ténacité l'immutabilité du symbole 
.de Nicée-Constantinople. Or, disaient-ils aux Latins, quel concile a 
fait cette addition? Pourquoi n'y avons-nous pas été appelés? Un théo­
logien disputant dans sa chaire en Occident pouvait répondre ~n toute 
vérité que l'intervention du seul magistère pontifical suffisait, qu'il 
n'était pas besoin d'ùn concile pour sanctionner l'addition du Filioque: 

c'est la réponse de s. Thomas au Contra Gentiles, au De potentia et 
.dans Je Contra errores Graecorum. · 

Pour un polémiste en contact avec les Grecs, une telle réponse était 
insuffisante; elle eut été incapable d'apaiser leurs difficultés. Hugues 
ÉtMrien avait perçu la n&:essité apologétique de présenter la sanction 
pontificale en l'accompagnant du consentement d'évêques et de cardi­
naux. Sa réponse mérite d'être citée, car elle a peut-être inspiré s. Thomas 
_première manière: 

« Nulla insirriulatione, nulla reprehensione, nullaque calumpnia notan­
dus est antiquioris Romae antistes, quod causa interpretationis dictionem 
unam, dico autem ex Filio procedere Spiritum, sanctorumque plurium epi­
scoporum, scientissimoruro cardinalium consen.su habito apposuerit. Licuit 
enim e.i seroperque licebit fratres confirmare, decreta edere, cudere interpre-

16 Col. 502 B-C. 
17 L'expression « in partibus Occidentalibus » se lit dans le rapport des nonces 

<le 1234 (édit. Golubovich, p. 455), à propos du Quicumque vult, édité par s. Atha­
nase (!) pendant son exil. 



392 Antoine Dondaine 

tationes, si ubi aliquid obscure scriptum sit, et de voluntate \jcriptoris argu­
mentari, indicio voluntatis illius relicto facere, hoc persuadente » 18

• 

Le polémiste dominicain, mieux informé, semble-t-il, sur les con­
ciles d'Occident, n'ignore pas qu'un synode à l'ouest des Alpes est in­
tervenu dans cette affaire - sans doute songe-t-il à l'assemblée d'Aix­
la-Chapelle de 869, qui pressa Léon III d'intrqduire à Rome le chant 
du Credo à la messe avec le Filioque. II présente donc une réponse plus. 
nettement formulée à l'objection des Grecs: c'est un concile d'Occident 
- ailleurs il dit d'au-delà des Alpes (Ultramontanum) - qui, fort de 
l'approbation ,du pape, a fait l'addition contestée 19• C'est aussi la thèse· 
de la Somme théologique. 

Il n'est pas sans intérêt de noter au passage que les controversistes. 
dominicains d'Orient ont perçu vivement la nécessité de justifier cette· 
addition par un argument historique. Notre polémiste, et s. Thomas à 
sa suite, s'était montré fort discret sur ce concile d'Occident; s'il avait 
dû apporter quelque précision et parler du synode d'Aix-la-Chapelle, 
les Grecs lui auraient immédiatement rétorqué le fait de la résistance de· 
Léon III à la pression des. ambassadeurs de la cour franque, et l'affaire· 

. des deux canons d'ar~ent apposés sur les murs de la basilique pontifi­
cale; J.l.istoire bien connue à Byzance. Il valait mieux ne pas engager la. 
discussion sur ce terrain. Les polémistes postérieurs ne conserveront 
pas la même discrétion et s'aventureront dans des voies difficiles. L'un 
d'eux, en 1292, découvrira une collection conciliaire à l'église de Philadel­
phie, dans laquelle il lira que c'est à un concile du Latran, sous le pape· 
Adrien, au temps de l'empereur Romain et de l'impératrice Zoé, Eu-­
thyme étant patriarche, que le dogme a été défini et ajouté au symbole 20• 

Fr. Simon de Constantinople, décédé nonagénaire vers 1325, fera re­
monter cette addition au concile romain tenu par le papes. Damase en. 
380 21• La même thèse sera soutenue en 1305 par deux polémistes do- . 

18 De sancto et immortali Deo, III 16: PL zoz, col. 375 B. 
19 Col. 5oz C. - On sait le désir manifesté par s. Thomas de posséder les Ho-­

mélies de s. Jean Chrysosto~e S\J,r Saint-Matthie\J, (Acta SS., 7 mars, n. 78); ne lui 
serait il pas venu à la lecture du Contra Graecos, où il trouvait l'affirmation qu'il 
existait encore des manuscrits non falsifiés des œuvres du saint dans les bibliothè­
ques des monastères de Constantinople (col. 528 A), 

20 Ms. Vatic. lat. 819, fol. z8or. Sur l'auteur de ce traité, ci-après pp. 406-418. 
Inutile de relever les contradictions de ces données ... ! 

21 Epistola ad Johannem ~omophylacen, dans ;L. Allatius, Ioannes Henricus,, 
Hottingerus fraudis ... convictus, Romae 1661, pp. 503-505. 



Contra Graecos 393: 

mm1cains de Constantinople, et tous deux pensent que le Filioque fut 
entériné par le deuxième concile général (Constantinople 381). Après 
l'avoir accepté à ce moment, les Grecs le rejetèrent par la suite des temps,. 
quand ils cherchèrent querelle à l'église de Rome 22

• 

Il faudra attendre jusqu'en 1359 pour entendre enfin une voix plus. 
critique, qu'il nous plaît de citer ici: celle de Philippe de Péra. Ce polé­
miste rencontra le problème controversé dans son De processione Spi­
ritus Sancti contra Graecos; voici ce qu'il dit du concile « in Occiden­
talibus partibus »: 

cc Quantum autem ad veritatem nunquam reperi in latino nec in greco sul:h 
quo concilio vel sub quo papa, licet multi dicant quod in quodam concilio in 
partibus Occidentalibus celebrato, propter errorèm insurgentem, scilicet 
Spiritum Sanctum non procedere a Filio. Et quantum michi. videtur, salva. 
veritate et eciam reverentia cuiuscumque, magis loquuntur tales ex studio et 
ymaginacione quam aliter, quia si de hoc inveniretur aliquid certius, etiam 
posuissent quod tali tempore et tali concilio talis error insutrexerit, et talis 
additio facta fuit, et talis fuit erroris huius inventor, de quibus nichil certi 
ponunt. Et ideo de hoc ego nil audeo affirmare ... Sed tamen quod inveni super 
hoc, et in latino et in greco, dicam ... ». . 

Alors fr. Philippe de Péra rapporte l'opinion de Simon de Constan­
tinople, puis s'engage dans la voie de la véritable solution historique en 
se tournant vers les conciles de Tolède 23

• On ne peut douter que la cen­
sure portée par le critique n'atteigne s. Thomas et le polémiste de 1252. 
Si elle est justifiée, elle p(lraîtra cependant un peu sévère. Pour porter· 
son jugement Philippe de Péra bénéficiait de l'inventaire de la tradi­
tion conciliaire inauguré avec notré Contra Graecos un siècle auparavant. 
Saint Thomas et son confrère anonyme à qui il fit confiance étaient loin de· 
posséder les connaissances historiques dont pouvait faire état au m,ilieu 
du x1ve leur censeur du couvent de Péra. Si s. Thomas et l'anonyme ont 
failli, ce n'est point qu'ils ont négligé de s'informer; chacun sait le souci 
des. Thomas d'atteindre de n:ouvelles sources patristiques. Celui de notre· 
polémiste de Constantinople n'était pas moindre. A qui voudrait peser· 
son effort, la lecture de la quatrième distinction de son traité s'impose­
rait; elle force l'étonnement par la richesse de sa documentation. Si son 
auteur utilisait parfois des florilèges peu autorisés, il savait aussi inven­
torier les grandes collections authentiques, et les traduire si besoin était., 

22 Voir ci après p. 42 r pour le premier; p. 42 3 pour le second. 
23 Philippe de Pêra, De processione Spiritus Sancti contra Graecos (1359),,. 

d'après le ms. Venise, Marciana lat. III. 96, fol. r5v. 



394 Antoine Dondaine 

Matthieu d' Aquasparta. 

La belle couronne d'autorités patristiques grecques qui illustre le 
De aeterna processione Spiritus Sancti de Matthieu d' Aquasparta attire 
tout de suite l'attention; par sa qualité et sa nouveauté, elle place ce 
traité au nombre des meilleurs publiés par .les théologiens occidentaux. 

Les éditeurs modernes du De aeternà processione ont remarqué de 
fréquents points de rencontre entre ses autorités et celles de notre Con­
tra Graecos; mais constatant que chacun des deux ouvrages avait des 
textes en propre, ils n'ont pas osé conclure à une dépendance directe de 
l'un à l'autre 24• L'hésitation ne sera plus possible avec la mise à jour de 
la · deuxième édition dû Contra errores. 

Un examen un peu attentif du traité du maître franciscain permet 
d'apprécier sur-le-champ la qualité toute relative de l'érudition de son 
àuteur en regard des sources grecques. De ses autorités, les unes, et 
c'est le petit nombre, sont prises au premier livre .des Sentences (dist. 
XI, ch. 2); les autres, sans exception, sont tirées du Contra Graecos en 
sa deuxième. recension. Les emprunts à Pierre Lombard se réduisent à 

une citation de Didyme l'Aveugle et à deux fragments d'homélies sur le 
symbole, faussement attribuées par.le moyen âge à s. Jean Chrysostome; 
ceux faits à l'anonyme dominicain s'élèvent à un total de trente-cinq. 

Nous nous permettons ici une digression, pour situer dans sa tra­
dition latine le maigre dossier patristique greç relatif à la procession de 
l'Esprit-Saint « a Filio » chez Pierre Loµibard; ce faisant, nous donne­
rons au lecteur le moyen de mieux apprécier la nouveauté de la docu­
mentation originale apportée par le Contra Graecos. 

Les éléments composant ce dossier sont: un verset du Quicumque 

vult, · sous l'attribution traditionnelle à s. Athanase; deux textes pris au 
De Spiritu Sancto de 'Didyme l'Aveugle, dans la traduction de s. Jé­
rôme; un fragment d'une lettre de s. Cyrille à Nestorius; enfin, sous le 
nom de Jean Chrysostome, deux citations d'homélies sur le symbole 25• 

24 Matthaeus ab Aquasparta, Tractatus de Aeterna Spiritus Sancti processione 
ex Patre Filioque ... , Quaracchi 1895 1 28 pages. - Quaestiones disputatae selectae 
fr. Matthaei ab Aquasparta, t. I, De fide et, cognitione, Quaracchi 1903, Appendix: 
Tractatus de aeterna processione Spiritus Sancti ... , pp. 429-453. Nous référer~ns 
à cette seconde édition en désignant les paragraphes, les mêmes dans les deux édi­
tions. 

25 Petrus Lombardus, Libri IV Sententiarum, ed. na, Quaracchi 1916; I Sent., 
dist. XI, ch. 2 1 p. 80. 



Contra Graecos 395 

Le maître des Sentences n'est certes pas l'inventeur de ces textes; 
quelle est sa source? 

Le temps où Pierre Lombard mit en chantier son œuvre (1145-1152) 
nous invite à interroger un contemporain qui, vers le même temps (u50), 
consigna par écrit les conférences qu'il avait tenues avec les Grecs à 
Constantinople, Anselme de Havelberg. De fait, au second livre des 
Dialogues nous remarquons un groupe de citations des Pères grecs re­
couvrant à peu près totalement les textes de Pierre Lombard. Anselme 
de Havelberg cite lui aussi en premier lieu le même verset du Quicumque 

vult mais plus court que dans le livre des Sentences; puis le deuxième 
des textes de Didyme; vient ensuite un fragment dit du (( symbole du 
concile d'Éphèse », au_ssitôt redoublé, en version différente et sous l'attri­
bution à Cyrille, lettre viii à Nestorius - même texte et même version 
qu'aux Sentences -; enfin trois, ou plutôt quatre citations tirées des 
mêmes homélies sur le symbole et avec la même attri~ution, dont les 
trois premières coïncident avec les deux de Pierre Lombard 26• Cette 
étroite parenté des éléments patristiques grecs ( ou pseudo-grecs) chez 
les deux auteurs laisse cependant subsister une inconnue: la première 
citation de Didyme au livre des Sentences. Si Anselme de Havelberg 
était la source de,Pierre Lombard pour l'ensemble des textes, il resterait 
.à expliquer la présence chez le dernier de ce texte aberrant. 

Avant de nous risquer à conduire l'enquête jusqu'à l'époque caro-
• lingienne, chez Ratramne, Énée de Paris et Théodulphe d'Orléans, qhez 

lesquels foisonnent les textes de Didyme, une autre piste demande à 
être explorée. 

Rencontrant récemment les textes des homélies sur le symbole attri­

buées à s. Jean Chrysostome chez Anselme de Havelberg, M. A. Michel 
a dû confesser qu'i'l ne lui avait pas été possible de les identifier 27• Les 
Pères franciscains de Quaracchi avaient eu plus de succès lorsqu'ils 
avaient manipulé ces mêmes textes pour leur édition critique des Sen­
tences. Ils ont en effet noté que ces homélies ne figurent pas dans l'é­
dition mauriste des œuvres des. Jean Chrysostome mais bien dans l'é­
dition latine parue à Anvers au début du xvue siècle: les textes cités par 
le Lombard et Anselme s'y lisent mot à mot 28 • Mais le plus intéressa!}t 

26 Anselmus H!!,velbergensis, Dialogorum libri III, libr. II ch. 24: L. d'Achéry, 
Spicilegium, ed. Paris. 1723, t. I p. 189; PL 188, col. 1202-1203. 

27 Dict. théol. cath., art. Trinité, col. 1755. 
28 Petrus Lombardus, Sentent., I, d. XI,- ch. 2: 1. c., p. 80, en appareil. - Les 

homélies en question sont au tome V, p. 287-ss. de l'édition d'Anvers de 1614; éd. 
de Bâle 1539, t. I, pp. 452-455. 



Antoine Dondaine 

était moins dans cette identification que dans une information érudite 
ajoutée par les éditeurs de Quaracchi: les mêmes citations des homélies 
et leur contexte immédiat se lisaient dans la Theologia christiana d'Abé­
lard. Nous avons eu alors la surprise de retrouver chez cet initiateur non 
pas les seuls fragments des homélies mais tout le bloc patristique grec 
de 'Pierre Lombard et d'Anselme de Havelberg combinés, ,et même 
davantage. Dans ces conditions le maître des Sentences f\'avait rien à 
voir avec les Dialogues d'Anselme; il avait puisé à la Th~ologia chri­
stiana. Les confrontations textuelles enlèvent toute hésitation à ce sujet. 
Le fait est d'ailleurs si normal qu'il ne pose aucune difficulté; l'on sait 
que Pierre Lombard utilisait volontiers les écrits d' Abélard. 

. Ici l'emprunt ne porte pas sur les seules autorités grecques; c'est 
toute la distinction, ou peu s'en faut, qui est tirée, presque à la lettre, de 
la Theologia christiana. Ce n'est donc pas aux recueils exégétiques que le 
maître des Sentences doit ses citations de s. Athanase, Didyme et s. Cy­
rille d'Alexandrie comme le pensait le regretté P. de Ghellinèk, mais 
bien à Abélard 29• 

De la part d'Anselme de Havelberg l'emprunt est plus étonnant. 
Cet auteur est censé rapporter ses conférences avec les théologiens grecs, 
tenues à Constantinople en u36. On s'attendrait à le voir utiliser une 

. documentation patristique originale. Loin de là, son bagage est encore · 
plus maigre que celui d'Abélard, et l'on chercherait en vain chez lui 
d'autres textes attribués à des Pères grecs que ceux qu'il tire de là Theo- • 
logia christiana. L'emprunt est irrécusable; en voici la preuve. 

La première recension du texte cyrillien donnée par Anselme sous la 
référence au symbole du concile d'Éphèse, a été prise de l' Appareil 

critique de la Theologia. En effet, Abélard donnait en texte. la seconde 
recension, sous le titre « Cyrillus ... in epistola VIII Nestorio directa >J, 

et en parallèle, dans une colonne supplémentaire - ce que nous pou­
vons appeler son appareil - il citait un fragment de sermon d'Yves de 
Chartres pour la Pentecôte, dans lequel se lisent les deux textes de Di­
dyme fa- celui du symbole du concile d'Éphèse 30• En appareil chez 
Abélard, cette seconde recension du texte cyrillien est devenue doublet 
chez Anselme. La relation inverse, Abélard puisant son bien dans les 
Dialogues, est impossible. D'abord la Theologia christiana porte men-

29 J. de Ghellinck, Pierre Lombard, pict. théol. cath., t. XII2, Paris 1935,. 
col. 1989. - Abélard, Theologia Christiana, PL 178, col. 1302-1303. 

30 PL 178, col. 1302-1303. De fait le sermon 20 d'Yves de Chartres corn'.port!'­
le fragment cité par Abélard: PL 162, col. 594 B-D. 



. Contra Graecos 397 

tipn de sa source: le sermon d'Yves de Chartres, chose qu'on ne trouve 
pas chez Anselme; ensuite parce que la Theologia christiana est anté­
rieure de vingt-cinq ans aux Dialogues; enfin le bloc patristique d' Abé­
lard est plus riche que celui d'Anselme; les textes y sont plus longuement 
cités; c'est là que Pierre Lombard trouva le fragment de Didyme non 
retenu par les Dialogues; etc. D'ailleurs Anselme de Havelberg n'a pas 
limité ses emprunts à la Theologia christiana au seul dossier patristique 
·grec; le chapitre suivant des Dialogues (II; 25, et même le début de 26) 
reprend mot à mot une bonne partie des· autorités latines réunies par 
Abélard au même endroit. Voilà de quoi nous édifier et sur les connais­
sances patristiques d'Anselme, que l'on croyait originales, et sur la va­
leur de témoignage des Dialogues 31• Il sera difficile désormais de ne voir 
-dans ceux-ci que le récit fidèle des conférences tenues à Constantinople 
-en 1136; l'auteur a étoffé après coup ses démonstrations. Pour lui rendre 
justice, reconnaissons qu'il en a averti le pape Eugène III, à la demande 
duquel l'ouvrage fut écrit, quinze ans après les événements 32• 

Le cas d' Abélard est plus intéressant. Car il paraît certain que ce 
maître est l'inventeur de notre lieu patristique sur la procession du Saint­
Esprit. Chez lui se rencontrent plusieurs traditions. Yves de Chartres 

31 On a relevé, il .est vrai, dans les Dialogues la présence de fragments em­
pruntés presque à la lettre â l'Oratio JI (theologica V: PG 36 col. 133-172) de 
,s. Grégoire de Naziance (cfr. Annuaire 'de l'Université de Louvain, t. 84, vol. I, 
années 1936-1939, pp. 750-753), dont on ne connaît pas, à cette époque, de ver­
-sion latine. Nous ne pensons pas que le fait ait de signification particulière (cfr. 
J. de Ghellinck; Le mouvement théologique du xne siècle, Bruges 1948, pp. 376-
377), car Anselme ignora l'origine réelle de sa documentation. C'est Nicétas de 
Nicomédie, l'interlocuteur principal du côté grec dans les Dialogues, dont Anselme 
vante d'ailleurs les grandes connaissanées, qui aura, selon un procédé très courant 
chez les théologiens de Byzance, étoffé ses propres discours d'emprunts an.onymes 
au célèbre sermon de s. Grégoire. Si Anselme avait con~u la nature des textes 
qu'il utilisa, il ne se les serait pas appropriés sans discernement; le nom seul de 

·s. Grégoire lé Théologien faisait trop autorité pour qu'un Latin ait délibérement 
négligé de le prononcer dans une discussion avec des Grecs. - Nous aurons l'oc­
-casion de revenir ailleurs sur cette affaire. 

32 « Conservavi autem, quantum memoria· subministrabat, tenorem dialogi quem 
,cum ... archiepiscopo Nicomediae Nechite in publico conventu apud urbem: Coh­
stantinopolitanam habui, addens quaedahl non minus fidei necessaria quam huiè 

-operi congrua ": Spicilegium, p. 162; PL 188 col. n41. - Les textes auxquels on 
·fait allusion dans la note précédente• prouvent· qu'il faut prendre « cum grano 
·salis" la déclaration .d'Anselme; il est évident qu'il utilisa· une do,cumentation 
écrite, ne s

0

erait-ce qu~ la tradu~tion latine faite par un des inte;prètes (Moïse de 
Bergame, Jacques de Venisè ·et Burgundio. de Pise) des ,discours 4e Nicéta~. df'l 
Nicomédie. 



Antoine Dondaine 

lui en transmettait une. En effet, outre le texte dit du symbole du con-­
cile d'Éphèse, le sermon pour la Pentecôte comportait encore les deux 
citations de Didyme. Cependant, fait surprenant, les textes ne se recou­
vrent pas de manière exacte chez les deux auteurs: le premier est plus 
long (de chaque bout) chez Abélard, tandis que le deuxième y est plus 
bref (du début) que chez Yves de Chartres. Il est permis de penser 
qu'Abélard, alerté par le sermon pour la Pentecôte, s'est reporté à la 
source: la traduction de s. Jérôme du De Spiritu Sancto. Sinon il fau-­
drait · supposer l'existence d'un autre intermédiaire entre Abélard et 
Yves de Chartres. 

Une deuxième tradition est· représentée 'dans la Theologia par ~lé· 
texte cyrillien en sa recension dite de la lettre à Nestorius. Cette autorité 
é~ait entrée depuis longtemps dans la tradition latine; on 1a trouve déjà 
chez Énée de Paris et Théodulphe d'Orléans au 1x0 siècle 33• ,Mais, chose· 

· bizarre, le fragment est chez ces auteurs dans la recension qui figure, 
chez Yves de Chartres sous le titre du symbole du concile d'Éphèse. 
Il y a là un chassé-croisé dont l'explication nous échappe encore. 

Les textes des homélies sur le symbole, homélies 26 et 28 dit la ré­
férence donnée par la Theologia christiana, représentent une troisième 
tradition, mais cette fois c'est Abélard lui-même qui l'inaugure en met­
tant ces textes en circulation. D'où venaient-ils? Nous savons déjà que· 
les homélies figuraient dans les ancie_nnes éditions des œuvres de s. Jean 
Chrysostome. Les Mauristes les orit omises parce qu'ils en avaient dé­
couvert l'inauthenticité; de ce fait elles ont disparu des collections pa,. 
trologiques modernes. Cependant ces pièces appartiennent à un ensemble 
de réelle valeur, et il est regrettable qu'il ait été complèment oublié; il 
intéresse à plus d'un titre l'histoire littéraire, doctrinale et liturgique. 

Il s'agit d'une collection de trente sermons prêchés par un évêque 
vers le milieu du v1'e siècle, peut-être même à la fin du v0

• Dom G. Mo­
rin, qui a mis à jour un à un les éléments de cette collection avant de 
l'identifier dans la tradition manuscrite, croyait pouvoir préciser que leur 
auteur était un évêque de Naples, ou bien d'une église qui suivait les, 
mêmes usages liturgiques que Naples au v1° siècle; cet évêque aurait 
peut-être porté le nom de Jean: ce qui expliquerait l'attribution à s. Jean 
Chrysostome 34• Le manuscrit de la Reine latin 1501, du douzième siècle,. 

33 Énée de Paris, PL 121, col. 702. - Théodulphe d'Orléans, PL 105, col. 247 •. -
8' G. Morin (Dom), Étude sur une série de discours d'un évêque [de Naples?]' 

du v111 s., Rev. Bénédict. XI (1894) 385-402; XII (1895) 390-391. - La même col-. 
lection d'homélies est anonyme dans le ms. Soissons 121 (xn s.), signalé par Dom, 
Morin. 



Contra Graecos • 399 

qui contient la collection complète, ne connaît pas d'autre attribution 
que celle à Jean Chrysostome. Les homélies sur le symbole s'insèrent 
en vingt-sixième et vingt-huitième place, dans un groupe de sermons 
pour la tradition du Credo et du Pater aux nouveaux convertis. Les 
textes cités par Abélard s'y lisent à la lettre 35• 

Voilà donc un témoignage fort ancien de la doctrine de la double 
procession qui peut rentrer dans les preuves de la théologie positive; 
ses énoncés sont d'une clarté et d'une fermeté remarquables. Si le pa­
tronage de s. Jean Chrysostome lui a valu une place honorable dans la 
controverse avec les Grecs depuis Abélard jusqu'à la Renaissance, il 
a été aussi la cause de l'oubli dans lequel il est tombé, quand fut décou­
verte l'inauthJmticité de sa source. Son nouvel état civil, bien qu'il soit 
incomplet, lui donne une autorité suffisante pour qu'il soit de nouveau 
entendu. 

Encore un mot sur Abé_lard. Il y a lieu de noter que le groupe d'au­
torités de la Theologia christiana s'insère dans un contexte constituant 
l'esquisse d'un véritable traité De processione Spiritus Sancti contra 
Gràecos. Quoique Pierre· Lombard y ait puisé l'essentiel de sa distinc­
tion consacrée au même sujet, ses emprunts ne donnent qu'une faible 
idée de son modèle. En celui-ci se rencontre 'd'abord un sommaire des 
principaux griefs faits par les Grecs aux Latins; puis les réponses, fort 
pertinentes, d'Abélard. Après quoi on fait appel au témoignage des 
Pères grecs; puis à celui des Latins. Par là, la Theologia christiana s'in­
sère dans la tradition polémique latine contre les Grecs. Il faut• recon­
naître toutefois que, malgré les apparences, le bagage patristique grec · 
d'Abélard demeurait fort court; nous l'avons vu s'amenuiser jusqu'à se 
réduire aux _deux textes de Didyme !'Aveugle et au fragment cyrillien 
en double recension. C'est aussi tout ce qui est entré dans les Sentences 
de Pierre Lombard. Lors donc que Matthieu d' Aquasparta aligne trente­
cinq nouveaux textes auprès de ceux-ci, son traité en prend un relief 
considérable. 

Que la source mise à contribution par le maître franciscain soit le 
Contra Graecos, cela nous paraît indubitable; toutes les nouvelles auto­
rités du De aeterna processione se lisent, en même version, dans la deu­
xième édition du traité dominicain; et, plus encore peut-être que cette 
coïncidence, la manière d'introduire les textes adoptée par Matthieu 

86 Première citation d'Abélard = Reg. lat. 1501, fol. 62r; 28 èit., fol. 67r; 38 , 

fol. 66V; 48 , fol. 67r; 58 , fol. 67r; 68 , fol. 68v. Sur ce ms. v. A. Wilmart OSB., Codi­
ces Reginenses latini, t. 1, Biblioth11ca Vaticana 1937, pp. 359-363. 



_400 Antoine Dondaine 

,d'Aquasparta dénonce la dépendance. Nous propc.>sons quelques exem­
ples (Contra Graecos: référence à PG 140; De aeterna processione, 
no du paragraphe) 36

• 

Contra Graecos 

{col. 492 A 3 ss) « Basilius in ser­
mone de Trinitate, qui incipit Co­

gnitio Patris etc.: Antiquitus deitatis 
trinitas non ignorabatur. Verbo 

,enim ..• >>. 

(col. 492 D 2 ss) cc Athanasius in 
.sermone contra Arri(an)os, cuius 
initium Qui malitiose etc., in fine 
loquens de aqua saliente in vitam 
,eternam, sic ait: Propter hoc David 
psallerts Deo ait: Quoniam apud te 
,est fons vitae etc. Sciebat ... ». , 

1 

(col. 492 :B 2 ss) « Item, Athana­
sius in editione fidei, cuius est inî­
tium Credimus in unum ingenitum 

Deum etc., par:um ante finem: Spiri­
tus autem Sanctus processura ens 
Patris et ferentis Filii, per quem im­
plevit omnia. · Item Athanasius in 
•epistola de Spiritu Sancto ad Sera­
pionem, cuius est initium Littere tue 

àevotionis etc.: Uno existente Filio, 
vivente Verbo ... ». 

De aeterna processione 

§ 9) <c Et Basilius in sermone de 
. Trinitate, qui sic incipit Cognitio 

Patris: Antiquitus deitatis trinitas 
non ignorabatur. Verbo enim ... ». 

§ rn) <c Et hoc est quod Athana­
sius asserit in sermone contra Aria­
nos, cuius initium est Qui ;,,,,alitiosè, 

ubi in fine sic dicit: David psallens 
Deo ait: Quoniam apud te est fons 
vitae. Sciebat ..• ». 

§ 21) <c Item, Athanasius in edi­
tione fidei, cuius initium est Credimus 

in unum unigenitum Deum, parum ante 
finem: Spiritus Sanctus processura 
est Patris et ferventis Filii, per quem 
implevit omnia. - Idem in epistola 
ad Serapionem: <c Uno existente Filio, 
vivente Verbo ... ». 

Il serait facile de poursuivre de tels parallèles pour toutes les citations 
,d'auteurs grecs dans le De aeterna processione qui ne font point partie 
du groupe emprunté aux Sentences; un seul cas so~lève une difficulté 
notable. Un texte de s. Cyrille, donné par le Contra errores comme 
provenant du commentaire sur la Genèse, est proposé par Matthieu 
,d'Aquasparta comme tiré du Trésor, et c'est lui qui a raison 37

• Il est 

36 De .aeterna processione, 1. c.: nous rappelons que les numéros des § § sont 
les mêmes dans les deux· éditions. 

37 Contra Graecos,• col. 498 A 5;• De aeterna processione, § 12; Trésor, assertion 
34, PG 75, col. 585-586. 



Contra Graecos 

possible que le professeur franciscain ait eu entre les mains une copie 
•-OÙ la référence était rectifiée, car nous ne pouvons guère supposer qu'il 
ait vérifié chacune des citations prises au traité dominicain. Quoiqu'il 
,en soit, la difficulté n'est pas de nature à infirmer notre assertion que le 
Contra Graecos est la source du De aeterna processione. 

Le Répertoire des Maîtres èn théologie de Paris au xme siède date 
-1e traité de Matthieu d'Aquasparta des années 1273-1274, antérieure­
ment au concile de Lyon, en un temps où son auteur n'aurait encore 
,été que bachelier sententiaire 38• Cette date nous· paraît notablement 
trop ancienne. L'autographe du traité est conservé à la suite du commen­
taire sur les Sentences (livre 1) dans le manuscrit Todi 122; or nous 
n'avons pas la preuve que ce commentaire ait été rédigé définitivement 
avant la date proposée. Et de toute manière le petit traité lui est posté­
rieur. Matthieu devint· maître· vers 1275. Il fut lecteur à la curie ponti­
ficale de 1279 à 1287. C'est selon toute vraisemblance au cours de cette 
· période qu'il composa le De aeterna processione, en un temps où l'u­
nion avec les Grecs réalisée à Lyon en 1274 avait déjà cessé d'être. 

Bernard Gui. 

Ce n'est pas sans quelque surprise que nous avons rencontré Bernard 
· Gui .. sur notre route. Il faut pourtant admettre que le célèbre compila- _. 
-teur utilisa le Contra Graecos dans son opuscule De tempore -celebra-

. tionis conciliorum; peut-être est-ce même la lecture de celui-là qui lui 
donna l'idée de composer celui-ci. La section des appendices du Contra 
·Graecos comprenant le De conciliis generalibus et le De particularibus 
·synodis (moins le relevé des canons contraires aux Latins) est entrée 
,en très grande partie, et sous la m:ême division, dans le travail de Gui. 
•C'est elle qui a fourni les principaux matériaux concernant les conciles 
tenus en Orient, tant généraux que particuliers. 

Dès le prologue de son ouvrage Bernard Gui emprunte de telle ma­
nière au préambule par lequel le dominicain anonyme avait introduit 

;sa version du traité grec que la re~ation littéraire se révèle de prime . 
;abord. Qu'on-en juge. 

38 P. Glorieux, Répertoire des Maîtres ... , II, Paris .1933, p. 103. 

26 - Arch. Fratr. Praed. - XXI. 



1 

402 Antoine Dondaine · 

Préambule du De conciliis 
(PG 140, èol. 550 B-C) 

« Sciendum ergo est quod licet 
septem vel octo dicantur generalia 
concilia, tamen apud sapientes Grae­
corum, prout in libro qui Nomocanon 
vocatur invenimus, quinque tantum 
ex ipsis generalia habentur concilia 
et non plura. Et hoc ideo contigisse 
tradunt quia non intercessit in eis 
Romani pontificis auctoritas, et epi­
scopi non fuerunt universaliter citati, 
vel certe quia non ediderunt canones 
doctrinam fidei continentes sed tan­
tummodo illa que ad honestatem et 
mores ecclesie pertinebant. V erum 
sive generalia sive particularia vel 
alio quoque nomine censeantur, cun-; 
cta tamen que in ipsis a fidelibus 
<patribus) gesta sunt et a papa con­
firmata communiter sunt recepta, et 
eorum autoritas tam in negociis fidei 
q'uapi in aliis parem optinet firmita­
tem ». 

Prologue dè Bernard Gui 
(ms. Vat. lat. 2043, fol. 185 •). 

« Sciendum est autem quod apud 
sapientes Graecorum, prout in libro 
qui Nomochanon intitulatur inveni­
tur, quinque tantum ex ipsis gene­
ràlia nominantur consilia. Et hoc 
ideo contigisse tradunt quia non in­
tercessit in aliis Romani pontificis 
auctoritas, et episcopi non fuerunt 
universaliter convocati, vel ideo quia 
non ediderunt canones doctrinam 
fidei continentes, sed illa tantum­
modo que ad honestatem et mores 
ecclesie pertinebant. Verum sive ge­
neralia sive particularia nominentur, 
cuncta tamen que in ipsis a fidelibus 
patribus decreta sunt et a Romano 
pontifice confirmata communiter ab­
universali ecclesia surit recepta, et 
eorum auctoritas tam in negociis 
'fidei quam in aliis parem obtinet 
firmitatem » 39 • 

Voici encore un autre spécimen d'emprunt qui révèle sa source de 
manière irrécusable. Nous avons dit plus haut que c'était avec le Contra 
Graecos qu'apparaissait pour la première fois dâns la littérature latine 
la trace de la Vie d'Ignace par Nicétas David de Paphlagonie 40; Ber­
nard Gui en parle dans les mêmes termes que l'anonym~ de 1252: 

De conciliis (col. 557 A-B) 

« Sèiei;idum quoque est quod pre­
. ter · istas septem universales sinodos 
fuit et una alia universalis synodus 

Bernard Gui (1.- c. fol. 189Yb-19o•a} 

« Octava synodus fuit celebrata 
in Constantinopoli preter dictas sep­
tem,1 Universalis quidem fuit sed quia 

39 Le De 'tempore é::elebrationis conciliorum n'a pas encore été imprimé. Liste 
des mss. dans L. Delisle, Notice sur les manuscrits de Bernard Gui, Notices et ex­
traits des Mss. de la B. N., t. ';7, Paris 1879, pp. 300-301; complétée par A. Thomas, 
Bernard Gui, Histoire litt. de la France, t. 35, Paris 1921, p. 172, ri. 1. 

4° Ci-dessus, p. 369. 



Contra Graecos 4o3 

quidem sed quia non egit de articulis 
fidei non ponitur in numero genera­
lium sinodorum a Grecis antiquis sed 
inter illas que locales nominantur. 
Moderni vero Greci scismatici cum 
sint, ab omnium numero illam exclu­
serunt et nomen eius audire non susti­
nent, eo quod in ipsa fuit eorum he­
resiarcha Focius a dignitate patriar­
chali quam sibi usurpaverat turRiter 
depositus et beatus Ignatius, qui stu­
dio dicti Focii a dicta sede iniuste 
expulsus fuerat, horn;>rifice restitu­
tus. Testatur hoc chronicon Nicete 
Peflagonis, in quo pene inaudita nar~ 
rantur de Focio execranda maleficia 
m dampnatione ipsius ». 

, non egit de articulis fi.dei non' poni­
tur a Grecis antiquis in numero. ge-" 
neralium conciliorum, sed inter illas 
synodes que locales nominantur. Mo­
derni vero Greci cum sint scismatici 
ab omnium numero illam excludunt 
et nomen eius audire non sustinent,. 
eo quod in ipsa synode eorum here­
siarcha Fotius a dignitate patriarchali 
quam sibi usurpaverat fuit turpiter 
depositus et beatus Ignatius, qui st~­
dio dicti Focii a dicta sede expulsus 
fuerat, honorifice restitutus. Testa.; 
tur hoc chronicon Nicete Peflagonis, 
in quo pene inaudita narrantur de 
Focio execranda maleficia in dampna­
tione ipsius ». 

Bernard Gui a donné à peu d'intervalle deux éditions du De tempore 
celebrationis conciliorum. La première parut au temps de la vacance du 
siège apostolique, entre le décès de Clément V (23 avril 1314) et l'élec­
tion de son successeur Jean XXII (7 août 1316). La deuxième est de fort 
peu postérieure à la promulgation des Clémentines, .qui eut lieu en no.: 
vembre 1317 41

• L'une et l'autre édition utilisent de la même manière 
le Contra Graecos. 

Mais nous devinons une question sur les lèvres de notre lecteur: 
Bernard Gui a-t-il pu avoir connaissance du traité par la même voie que 
les auteurs précédents? De prime abord on serait tenté de répondre par 
l'affirmative, car Bernard Gui fut pendant quatre ans procureur de son 
ordre auprès de la curie Romaine, alors en Avignon, précisément dans 
le temps où il publia les deux recensions de son traité sur les conciles. 
Si nous ignorons et à quel moment il entra en charge, et quand il quitta 
cette fonction, il est assuré qu'il l'exerçait lorsque Jean XXII, la pre­
mière année de son pontificat, lui confia une mission pacificatrice en 
Italie du Nord. - C'est au cours de cette mission que Gui put consulter 
des collections conciliaires à Vérone et à Bologne, dont il fait état dans 
la deuxième édition de son traité. - D'autre part il était encore en charge 
au mois d'août de 1318 42• Voilà qui s'accorderait très bien avec les 

41 Cfr. L. Delisle, 1. c., pp. 300-301. 

H L. Delisle, 1. c., pp. 182-183. 



Antoine Dondaine 

dates ·approximatives de la . double publication du De tempore celebra­
tionis; ce serait pendant qu'il était procureur à la curie que son auteur 
aurait eu en mains le Contra Graecos. Or nous ne pouvons nous arrêter 
à cette solution: au ten;ips de la fonction en curie de Bernard Gui le trésor 
pontifical n'était pas en Avignon; il é_tait resté à Pérouse 43• Il faut donc 
-chercher ailleurs la voie par où Gui put connaître le traité. Nous croyons 
pouvoir dire que cette voie partait du couvent de Constantinople lui­
même. 

Si par le fait de la chute de l'empire latin d'Orient et le retour des 
Grecs dans leur capitale ( 1261) 1~ preni:ière fondation dominicaine de 
Constantinople avait été détruite, au début du xrve siècle les frères prê­
cheurs étaient. de nouveau sur les rives du Bosphore. Après trente-huit 
ans d'interruption, en 1299, un confrère de Bernard Gui, Guillaume 
Bernard de Gaillac avait renoué la tradition. 

Parti de Toulouse au début d'octpbre 1298, Guillaume Bernard ar­
riva à Constantinople au cours de l'été suivant; il y reçut une maison, 
peut-être dans la dépendance d'une des rares églises dont les Latins 
avaient conservé l'usage, et s'y installa avec ses confrères. Pour une 
raison que les documents ne disent pas mais qu'il est facile de soupçon­
ner, l'insécurité pour les Latins dans l'intérieur de la capitale, Guil­
laume transporta bientôt la nouvelle fondation dans le quartier Génois, 
à Péra, et y organisa un couvent régulier de douze religieux. Les domi­
nicains reprirent tout de suite la tra:ditiôh interrompue; ils se livrèrent 
à l'étude du grec, composèrent des traités polémiques et traduisirent 
-du latin des ouvrages de· frère Thomas d'Aquin, dont l'autorité théolo­
gique commençait s'imposer dans toute la chrétienté Jatine. Nous 
tenons! èes détails de Bernard Gui lui-même, qui en avait ·été informé 
par des compagnons de Guillaume Bernard revenus en Occident 44

• 

Si le Contra: Graecos n'était pas encore en circulation dans nos pays au 
début du xrv0 siècle, il est permis de croire que c'est par ces frères re­
venus après la fondation de Péra que Gui l'aura connu. 

Mais voici une nouvelle difficulté. Après une interruption de près 
-de quarante ans, il s'agissait moins pour Guillaume Bernard de repren­
dre en mains une situation momentanément interrompue que d'en­
treprendre unè fondation nouvelle. L'héritage du couvent dispersé 

48 Peut-être était-il déjà à Assise: cfr. F. Ehrle, Historia Bibliotheca Roman. 
:Pontif., t. I, Romae 1890, pp. 16-ss. 

44 Cfr. R. Loenertz, Les missions doµiinicaines en Orient au xrv0 sièèle ... , Ar­
-chivum fr. Praed. II (1932) 6-ss.; le 'texte de Bern!,!rd Gui est cité p. ·66. 



Contra Graecos 

en 1261 ne l'attendait pas sur place, et loin de caresser l'espoir de re­
trouver les livres que les premiers dominicains avaient pu rassembler, 
il emporta avec lui un petit bagage de manuscrits devant servir de pre­
mier fonds à la nouvelle bibliothèque conventuelle. Dans ces conditions 
comment aurait-il pu trouver à Constantinople le Contra Graecos de 
1252 et en faire rapporter une copie à son collègue Bernard Gui? 

Simon d,e Constantinople. 

Quoique la chose paraisse surprenante, Guillaume Bernard trouva. 
en Orient des survivants du premier couvent de Constantinople; du 
moins en 1299 vivait et vivra jusque vers 1325 un religieux qui avait 
pris l'habit avant la ruine de ,1261: frère Simon de Constantinople. Ré­
fugié au couvent de N égrepont, Simon revint à Péra quand le.s frères. 
y fondèrent un couvent en 1299. C'est là que le vit vers 1325, alors qu'il 
était nonagénaire, le jeune novice Philippe de Péra 46 • 

Si lors de leur dispersion les frères avaient pu sauver quelques ba­
gages et leurs livres les plus précieux, c'est à Négrepont qu'ils les avaient 
portés. Buonacèorsi y trouva un exemplaire du Contra Graecos puisqu'il 
l'utilîsa dans son Thesaurus. Simon revenant à Constantinople y rap­
porta sans doute quelques manuscrits, dont notre traité. Il est assuré 
que dès 1305 Barthélemy de Constantinople en eut une copie à sa dispo­
sition. 

La longue carrière de fr. Simon est fort mal connue et ses écrits plus 
encore. Léon Allatius a donné le signalement de trois petits traités sur 
la process'ion de !'Esprit-Saint qui lui sont attribués dans le ms. Vatican 
gr. 1104 46 • Les destinataires de ces ouvrages étaient des personnages 
de la haute société de Constantinople: Manuel Holobolos, grand rhé­
teur, le Nomophylax Jean, le moine Sophonie. Un quatrième traité est 
adressé à l'empereur Andronic II Paléologue 47

; par où nous voyons que· 
même absents de Constantinople, les frères prêcheurs n'avaient pas perdu 
tout contact avec le monde officiel, politique et religieux, de la capitale. 

45 Philippe de Péra, Tractatus de processione Spiritus Sancti contra Graecos:· 
texte dans Script. Ord. Praed. I, p. 558. - Cfr. R. Loenertz, La société des frères. 
pérégrinants, 1, pp. 78-79. 

46 L. Allatius, De Ecclesiae Occidentalis et Orientalis perpetua consentione, 
libri III, Coloniae Agripp. 1648; II ch. 15 § u, col. 774; idem, De Simeotmm scri-­
ptis diatriba, Paris 1664, p. 202. Cfr. Script. Ord. Praed. I, 559. - Les mss. Barbe-• 
rini gr. 405 et Vallicelliana, Allacian. LIii sont des copies du Vat.· gr. uo4. 

47
' Ms. Sinait. gr. 1706, fol. 170•-182•: cfr. R. Loenertz, La société ... , I, 79. 



406 Antoine Dondaine 

Un controversiste grec, Matthieu Blastarès, réfuta un autre écrit 
de fr. Simon qui était adressé au philosophe Joseph. Cet ouvrage n'a 
pas encore été retrouvé 48 • A ces cinq traités déjà mentionnés il y aura 
lieu d'ajouter ceux dont Simon fait lui-même mention dans l'un de ses 
écrits conservés; le premier était adressé au même Jean le Nomophylax, 
le second avait pour destinataire le « doyen (ii:nai-oç) des philosophes>> 
du moment: peut-être Jean Pédiasime 49 • 

Fr. Simon ayant vécu près d'un siècle, il y a place à beaucoup d'incer­
titude sur le moment de son activité polémique. S'il décéda vers 1325, 
comme on doit le conclure des informations données par Philippe de 
Péra, il aura très bien pu écrire dans les premières années du x1ve siècle, 
c'est-à-dire après le retour des frères prêcheurs à Constantinople. Ce­
pendant il paraît plus vraisemblable que · son activité est antérieure, 
contemporaine du patriarche Jean Veccos, de Georges Métochite 50• 

L'œuvre de fr. Simon mériterait une étude spéciale. Léon Allatius 
publiant un long fragment du traité adressé à Jean le Nomophylax, dit 
que c'est ce qu'il a trouvé de plus clair sur le problème de l'addition du 
Filioque au symbole: « Non puto inveniri in tota antiquitate clarius » 61• 

Il n'est pas besoin de faire ressortir l'autorité de cette appréciation. 

Buonaccorsi et l'anonyme Vatican latin 8z9. 

Buonaccorsi est un autre témoin assuré du maintien d'une tradi­
tion orientale du Contra Graecos dans la seconde moitié du xrne siècle, 
et la preuve n'est plus à faire de ses emprunts au traité anonyme; nous­
mêmes l'avons rencontré plusieurs fois déjà sur notre route ~2

• Il con-

48 Le traité de Matthieu Blastarès a été imprimé à Moscou en 1891: cfr. R. Loe­
nertz, 1. c., p. 80, n. 19. 

49 Le fràgrnent du traité où ces œuvres sont mentionnées a été imprimé· par 
L. Allatius, Joannes H. Hottingerus ... , pp. 334-382: allusions à la première, pp. 343, 
366, 448; à la deuxième, p. 344. - [Jean Pédiasime, diacre, chartophylax de Justi­
niana Prima et de toute la Bulgarie, doyen des philosophes, écrivain, etc. vécut sur 
la fin du xm0 s. (cfr. Krumbacher, pp. 556-557. - M. Treu, Theodori Pediasimi 
eiusque amicorum quae exstant, Programm des Victoria-Gymnasiums, Potsdam 
1899, pp. 60-61). Note de R. Loenertz]. 

50 On le sait en relation avec Manuel Holobolos, en 1294, à N égrepont: cfr. 
R. Loenertz, 1. c., p. 78, n. 12. 

51 :r,. Allatius, Joannes H. Hottingerus ... , p. 382. 
62 Voir F. H. Reusch, Die Fiilschungen in dem Tractat des Thomas von Aquin 

gegen die Griechen, Abhandlungen der k. bayer: Akad. d. Wiss. III. Cl. XVIII. 
Bd. III. Abth., München 1889, pp. 690-706; R. Loenertz, Autour du traité ... , 
pp. 366,368. . 



Contra · Graeèos ' 

vient pourtant de marquer la portée de son témoignage en situant le · 
Thesaurus dans la tradition polémique dominicaine anti-grecque. 

Nous sommes mal informés - c'est là un refrain inévitable quarid 
on parle des frères prêcheurs d'Orient au xm 0 siècle - nous sommes 
mal informés, disions-nous, sur la carrière de Buonaccorsi; tout ce que 
l'on sait de lui vient de la préface que le dominicain André Doto mit en 
tête de son édition du Thesaurus 63

• C'est d'un laconisme qu'on aurait 
souhaité moins étroit. Né à Bologne, Buonaccorsi entra fort jeune chez 
les frères prêcheurs et partit bientôt pour la province de Grèce. Là, 
pendant près d'un demi-siècle, il s'adonna aux études et composa plu­
sieurs ouv;rages de controverse en grec, et un florilège bilingue d'auto­
rités patristiques: le Thesaurus. Voilà tout ce que fr. André a pu dire 
de Buonaccorsi vingt ou trente ans après sa mort; il nous sera difficile 
d'en dire davantage. 

Par fortune fr. André Doto avait découvert, abandonné dans quelque 
coin du local de la bibliothèque du couvent de Négrepont, l'original du 
:florilège de son héros. Convaincu de son intérêt, il voulut le tirer de 
l'oubli. Il en prépara donc l'édition tout en réordonnant ses m~tériaux 
selon un plan qui lui parut plus rationnel que celui de l'original. C'est 
sous cette forme remaniée que le Thesaurus veritatis fi.dei, ainsi intitulé 
par André Doto, fut offert au pape Jean XXII en 1326 (semble-t-il); 
et c'est aussi sous cette forme qu'il a été connu jusqu'ici. 

Qu~nd Buonaccorsi composa-t-il son florilège? Tablant sur l'histoire 
racontée par fr. André, Jacques Échard a tenté de dater le Thesaurus. 
Pour qu'un ouvrage tombe ainsi dans l'oubli des hommes, pense-t-il, 
un intervalle de trente-cinq à quarante ans est nécessaire. Si donc le 
Thesaurus fut retrouvé par hasard au temps de Jean XXII, on lui assi­
gnera quelque date entre 1260 et 1280, au plus tard 64• Malgré l'extrême 
faiblesse de ce raisonnement des encyclopédies plus modernes que les 
Scriptores Ordinis Praedicatorum osent être plus précises. Buonaccorsi 
est mort en 1275, dit l'une; le Thesaurus est antérieur à 1260, dit une 
autre ... 66

• Pour apprécier la fragilité de ces qates, il suffira de dire que 
le Thesaurus fait de très larges emprunts aux œuvres de s. Thomas: 
Contra Gentiles, Con.tra errores Graecorum, Quaesti~nes disputatae 
De potentia, Summa de theologia ... , toutes œuvres postérieures ou du 

53 Les préfaces d'André Doto ont été imprimées dans Script. Ord. Praed. I 

156-159. 
54 J. Échard, Script. Ord. Praed. I, 156. 
55 Enciclopedia Cattolica, t. II, Città del Vaticano 1949, col. 1826-1827; Dict. 

Hist. et Géog. ecclés., t. IX, Paris 1937, col. 710. 



Antoine Dondaine , 

moins achevées après 1260. Un tel emploi des écrits du docteur an-­
gélique reporte beaucoup plus tard dans le siècle l'activité de Buo-­
naccorsi. 

Que le Thesaurus ait été découvert par André Doto vers 1320-1325 
- l'édition serait de 1326 66 -, cela n'implique d'aucune manière la. 
durée de son abandon, et il y a quelque présomption à proposer un 
calcul chronologique sur un donné aussi p.eu consistant. Seule la cri­
tique littéraire peut venir ici au secours de la chronologie. Or, si nous ne, 
nous égarons, la critique littéraire permet de conclure que Buonaccorsi 
écrivait encore en 1292. Introduisons ici un .autre témoin. 

Parmi beaucoup d'autres choses, le manuscrit 819 du fonds latin de­
la Bibliothèque Vaticane contient (fol. 278r-285;) 67 un opuscule qui 
s'insère sans aucun doute possible dans la tradition orientale de la po­
lémique latine anti-grecque. Par son origine et le moment de sa com- 0 

posJ.tion ce traité est un des éléments clefs de l'histoire des controverses. 
dominicaines à la fin du xme siècle et au début du x1ve. Comme il n'a 
pas encore été versé, que nous sachions, au dossier des sources de cette. 
histoire, il y a lieu de le présenter au moins de manière sommaire. 

A l'encontre du Contra Graecos divisé en quatre distinctions, celui-ci: 
se partage en onze chapitres, chacun traitant d'une erreur particulière. 
Voici son prologu~, la liste de ses chapitres et le. début de l'œuvre pro-­
prement dite. 

cc (In nomine P~tris et Filii et Spi~itus San.cti. Amen). Sicut sc~ibitùr Pro­
verbiorum xi 0

: Ubi humilitas ibi et sapientia. Et quia Greci veram humili­
tatem a multis teniporibus amiserunt ideo in tantam insipientiam. devenerunt 
ut errare credant omnes alias nationes et seipsos solos sapientes reputent et· 
fideles. Et propter magnam eorum superbiam, in plures ·.errores manifeste: 
veritati contrarios turpiter et dampnabiliter inciderunt. 

Quorum primus talis est: Spiritus Sanctl.Ul a Patre tantm;n procedit et non. 
a Filio, sicut dicunt. 

Secundus error est, quod non debuit ~ec potuit apponi in symbolo Filioque. 

Tercius error est, quod illi qui apposuerunt excommunicati fuerunt, quia_ 
contra preceptum Nicene sinodi hoc fecerunt. 

Quartus autem error est, quod quia Greci, sicut dicunt, non fuerunt vo-­
cati, ideo dominus papa non potuit illud apponere. 

Quintus autem error est, quod dominus papa non habet potestatem uni-

56 Sur cette date, v. Archivum fr. Praed. V (1935) 388; XIV (1944) 74, n. 2 •. 
57 Le ms., xm-x1v8 s., est décrit par A. Pelzer, Codices Vaticani latini, t. II1, .. 

Bibliotheca Vaticana 1931, pp. 172-176. 



Contra Graecos 

versalem, sed patriarcha Constantinopolitanus debet ei esse par in potestate· 
et similis in honore. 

Sextus autem error est, quod nullus salvatur nisi baptizetur baptismo • 
Grecorum. 

Septimus autem error est, quod sacramentum altaris non debet fieri in 
azimo sed tantummodo in ferment(at)o. 

Octavus error est, quod usque ad diem iudicii nullus descendit in infernum. 
Nonus autem error est, quod nullus vadit usque ad diem iudiciï' in para­

disum, nisi beata Virgo et anima boni latronis. 
Decimus autem error est, quod nullus vadit in purgatorium. 
Undecimus autem error est, quod faciunt divorcium contra preceptum 

evangelicum. 

Omnia autem supradicta et alia si qua fuerint similia ostendam esse falsa . 
Deo concedente. Ad illud autem quod primo dicunt Greci, quod Spiritus. 
Sanctus non procedit a Filio quemadmodum et a Patre, dico quod istud credere · 
et velle defendere et substinere est hereticum, quia est contra rationem rectam. 
et contra sanctorum tam Grecorum quam Latinorum auctoritatem, etiam 
contra evangelicam et apostolicam veritatem. 

Dico quod dicere, quod Spiritus Sanctus a Filio non procedit est contra_ 
quadruplicem rationem. [Quarum prima est Filii perfecti~, quia ut esset per~ 
fectus Filius oportuit quod · assimilaretur Patri h1. omnibus, 'exceptis hiis per · 
que fit eorum personalis distinctio, scilicet quib'us non' repugnàt ratio Filii. 
Sed tale non est spiratio. Secunda ratio est modus procedendi. Spiritus enim 
Sanctüs procedit ut am.or liberalis âmicitie. · Huiusm.odi veto amol' duorum . 
est et non unius tantum. Tercia ratio est distinctio persone eius ii. Filio; quia· 
personas distinguit sola oppositio relationis secundum originem. Quarta ratio, 
est totius Trinitatis equalis germanitas et equalis dilectio]. Dico etiam quod 
est contra sanctorum patrum auctoritatem... . . . 

(Explicit) << ••• Et si obicitur de Christo quod habebat barbam; sic accepit· 
etiam circumcisionem ad implendam legem. Si de apostolis, :dico _quod dehe:­
bant conformari ei aliqualiter in hoc sicut in aliquibus aliis, donec ecclesia 
invalesceret ». 

Encore que l'ordre des matières ne soit pas le même, l'on remarque · 
tout de suite la similitude du contenu de ce traité avec celui du Contra . 
Graecos. Sauf ceux des chapitres sur le baptême et le divorce, ce sont 
bien les mêmes sujets de polémique. 

Ce nouveau traité fut écrit en Orient: nous le concluons de traits . 
significatifs, tel celui-ci, où l'auteur nous dit avoir vu certaine collection 
conciliaire à l'église de Philadelphie; et cet autre, dans lequel il est parlé 
d'un document conservé aux archives impériales à Constantinople. Sa. 



410 Antoine Dondaine 

date de composition ressort de la finale d'un comput d'histoire ecclé.., 
siastique, au septième chapitre: 

cc A tempore autem sancti Leonis pape, qui tenuit quartum concilium, 
fuerunt in ecclesia Romana usque ad annum dominice incarnationis mcclxxxxij 
summi pontifices cliij, in quorum omnium temporibus ecclesia Romana con­
fecit in azimis. Et a tempore sancti Leonis predicti, fuerunt imperatores Ro­
mani numero L, quorum omnium ultimus fuit dominùs Rodulfus, rex Roma­
nonim, qui antea erat .cornes Assensis n (fol. 283 r_ v). 

L'empereur Rodolphe Jer décéda le 15 juillet 1291; le traité fut sans 
doute composé durant l'interrègne, ou bien avant que ne fût parvenue 
en Orient le nouvelle de l'élection d'Adolphe de Nassau (mai 1292). De 
toute façon il est de l'année 1292. 

Si l'auteur ne dit rien de son nom ni de ses qualitéi;;, son œuvre laisse 
deviner qu'il était Latin, au moins de culture-il cite des vers d'Ovide-, 
et appartenait à l'ordre des frères prêcheurs. En effet, s'il utilise des 
sources littéraires grecques, on trouve aussi sans peine dans son traité 
des morceaux de notre Contra Graecos, de celui de s. Thomas et, chose 
plus singulière, un fragment du commentaire des Sentences de Pierre 
de Tarentaise 68• Et comme d'autre part ce traité soutient'des parallèles 
étroits avec le Thesaurus de Buonaccorsi, on concédera qu'il s'insère à 

coup sûr dans une tradition polémique dominicaine. 
L'ouvrage, disons plutôt l'opuscule, n'est pas un florilège; c'est un 

traité raisonné. Ses principaux mérites sont sa clarté et sa sobriété. L'ar­
gumentation y est un peu courte mais appuyée chaque fois sur deux ou 
trois textes scripturaires et un nombre à peu près égal d'autorités patris­
tiques. Les développements de la polémique sont en général beaucoup 
moins poussés que dans le Contra Graecos, et le ton y est moins imper­
sonnel, plus incisif. 

L'utilisation du traité de 1252 est indéniable, encore que la traduc­
tion des autorités soit parfois corrigée et remaniée d'un ouvrage à l'autre. 
On retrouve le fragment de la lettre de Théorien, dans la même version 
et sous la même attribution à s. Jean Chrysostome. Voici à titre d'exemple 
un autre cas de dépendance: 

58 Ce fragment est le texte que nous avons mis entre crochets droits [ ] dans 
le début du traité que l'on vient de lire ci-dessus; il est tiré du commentaire de Pierre 
de Tarent~ise, i, dist. XI, a. 1 corp. 



Contra Graecos · 411 

Contra Graecos ( col. 555 C). 

« Huius filius Constantini lusti­
nianus rimothitis (leg. Rhinotmetus) 
nomine, post obitum patris sui cum 
suscepisset sceptrorum moderamina 
in fraudera et iniuriam apostolice 
sedis synodum congregavit in Trullo 
palacii sui, et appellavit eam similiter 
sextam· synodum, que non sancta sed 
execrabilis est dicenda cum clam Ro­
mano pontifice, ad condempnatio­
nem sancte Dei Latinorum ecclesie 
canones ediderunt centum numero 
cum duobus ». 

Anonyme (Vat. lat. 819, fol. 281 r). 

cc Ad hoc quod dicitur quod sexta. 
synodus dictum canonem confirma­
vit, respondeo et dico, quod illa sy­
nodus nec fuit sexta secundum ve­
ritatem nec debuit dici synodus, quia 
lustinianus qui motitis (leg. Rhinot­
metus) nomine cum Sl,lscepisset im­
perium, in iniuriam apostolice sedis 
synodum congregavit in Trullo pa­
lacii sui, quam similiter appellavit, 
sextam, que non sancta sed execra­
bilis est dicenda, quia ignorante sum- · 
mo pontifice ad condampnatioriem 
sancte Dei Latinorum ecclesie fuit 
facta ». 

L'auteur du Contra Graecos avait pris ses informations et la quali­
fication du synode in Trullo dans le De haeresibus et praevaricationibus 
Graecorum de Léon Toscan, qu'il reproduit presque à la lettre. Or 
l'anonyme de 1292 a un texte. plus proche de la rédaction du Contra 
Graecos que de celle de Léon Toscan; il dépend donc de celui-là et 
non de celui-ci. Que notre lecteur compare lui-même avec le De hae­
resibus: 

<< Successit autem ceptrorum moderamine lustinianus rinotmita, idest 
nasi mutilus, patre suo Pogonata Constantino multo deterior. Nam is post 
patris obitum in fraudera apostolice sedis synodum revocavit, unde appellavit 
eam similiter sextam, que non sacra sed execrabilis dicenda est cum .clam Ro­
mano pontifice, ad condempnationem sancte Dei Latinorum ecclesie canones 
edident centum numero cum duobus » 69• 

Les emprunts au Contra errores de s. Thomas ne sont pas moins 
sensibles. Ainsi au cinquième chapitre de l'opuscule anonyme on re­
marque une série anormalement développée d'autorités patristiques; 
elles sont toutes tirées du traité de s. Thomas, ne partie, chapitre 21, 

§ § 2, 3, 4, 5, 6 et 7, en 'suivant l'ordre des paragraphes 60• Comme cette 
partie du traité de s. Thomas ne suit pas le Libellus, mais est une con-

59 Ms. de Séville, Colombina 5. I. 24, fol. 84rb_84v&. 
6° Chapitre et § § dans l'édition d'Uccelli, 1. c., pp. 482-484; éd. P. Mandonnet, 

l; c., pp. 323-325. 



412 Antoine Dondaine 

struction avec les matériaux fournis par le Libellus, il serait impossible 
que l'anomyme ait replacé dans le même ordre que le docteur angélique 
les textes cités sans avoir recours à son aide. D'ailleurs on ne relève au­
cune trace d'influence directe du Libellus sur le traité de 1292. 

Deux fois l'anonyme s'écarte des sources communes aux autres con­
troversistes: Dans ,un cas c'est pour proposer une solution historique 
au problème de l'addition du Filioque au symbole. On a dit plus haut 
l'essentiel de cette solution, dont la source serait la collection conciliaire· 
consultée à Philadelphie 61• Le second cas est de même ordre. On pro­
duit une narration de caractère historique pour expliquer la divergence 
des traditions grecque et latine sur la nature du pain de la conséc'ration 
eucharistique. Ce morceau, tiré originellement des Archives impériales 
de la capitale, est un témoignage d'attitude conciliante d'un Grec envers 
les Latins, comme on en a rencontré un plus haut chez Théorien. Ces 
cas sont si exceptionnels dans l'histoire du schisme gréco-latin que le 
lecteur nous saura gré de reproduire in extenso cette narration. 

Dans la première partie du chapitre (ch. 7) on a établi, d'après le 
Contra Graecos, que le Christ a fait la dernière Pâques le premier jour 
des Azymes, et par conséquent qu'il n'a pu consacrer du pain fermenté. 
En second lieu, par manière de solution à la controverse de l' <'ie-coç, 
on a cité le texte conciliant de Théorien (Pseudo-Chrysostome). Surgit 
alors une difficulté. , Si le Christ a consacré le pain azyme, comment 
l'Église a-t-elle permis l'emploi du pain fermenté aux églises d'Orient?" 
Voici la réponse: 

Rationes autem quare Ecclesia sancta concessit in fermentatis conficere· 
plures inveniuntur. Quarum prima talis est: Legitur quod in archivis impe­
ratoris fuit inventa quedam narratio ita dicens: cc Soient dubitare quidam 
utrum traditum sit ecclesie Orientali et maxime Grecorum in ferment(at)o, 
conficere misterium corporis Salvatoris, cum perspicuum sit secundum evan­
gelicum dictum et multa sanctorum testimonia, quod Dominus et Salva­
tor noster panem azimum in cena benedicens, tradidit discipulis suîs dicens, 
cc Accipite et manducate, Hoc est enim corpus meum n •. Sed quoniam puto 
multis proficere ut quiesèat ignorantia et indisciplinatorùm contentio si quid 
michi conscius sum et in regia Constantinopolitana civitate scriptum inveni, 
per pauca fideliter absolvam. Secundus a beato Petro A(n)tiocenus episcopus, 
Evodius nomine, viginti septem annis Antiochenam rexit ecclesiam, qui pri­
mus credentes in Christum fideles christianos nominavit. Cum ergo ipsius 
temporibus turba multa fidei Domini adderetur, infideles cum fidelibus si­
mul in diebus pascalibus conveniebant et multi dolose. Frater igitur fidelis 

81 Ci-dessus, p. 392. - Ms. fol. 280•. 



Contra Graecos 413 

fratrem infidelem, christianus hebreum, ut èum lucrifaceret, ad· omnia officia 
,et misteria pertrahebat.- Itaque quociens instabat ·dies azimorum, quia tune 
temporis ecclesia panem azimum benedicebat, et hebrei ad accipiendum 
huiusmodi panem in ecclesia cum christianis conveniebant, non cotnmuni­
,cantes tamen ut christiani; cum omnes indifferenter acciperent tune et in ma­
nibus iudei ad domos proprias deferebant et ,illudentes fidei christiane, ad 
manducandum canibus iaciebant. Cum autem per fideles ad noticiam dicti 
episcopi pervenisset, ".ehementer confristatus est. Sicque ieiuniis et oratio­
nibus vacans, supliciter Dei consilium et auxilium implorabat. Tandem di­
vinitus inspiratus, Romano pontifici seriem ordinate direxit. Summus autem 
pontifex hoc audiens, cum festinatioile mandatum tradidit salutare, ut scilicet 
• die bus pascalibus, quando hebrei septem die bus utuntur azimis, christiani 
panem offerent in ecclesia fermentatum. Quod et fecerunt. Invenientes autem 
iudei quod panem fermentatum offerrent christiani, postea prohibiti sunt in 
•christianorum ecclesiam convenire. Et sic iudeis a Christi fidelibus segregatis, 
pestis illa cessavit. Ex illo tempore Greci usque in hodiernum diem panem 
,offerunt fermentatum. Que utique causa multis Latinorum et Grecorum 
estitit incognita~ Hoc autem bona intentione faciunt Greci, Filium Dei ani­
matum corpus significantes de sancta Virgine assumpsisse. Latini vero azimum 
panem offerunt, Salvatorem nostrum absque inquinamento virilis seminis 
.animatuID; corpus sumpsisse de Virgine ostendentes, et eius mandatuth, quod 
in cena tradidit, adimplentes, qui dixit: « Hoc facite quocienscumque fece­
ritis in meam commemorationem » (fol. 282r-v). 

' Si l'origine de ce morceau demeure inconnue, iln'est pas.possible 
,de ne point faire un rapprochement avec le fragment du Pseudo,.Gré­
:goire,_ rencontré phis haut dans le Contra Graecos, et dont on a égale­
ment constaté la présence dans la lettre de Théoden. Les deux pièces 
procèdent d'une. même inspiration conciliatrice,, et soutiennent dès rap­
ports tels qu'on serait tenté de conclure à un même auteur, à tout le 
:moins à une influence directe de l'une sur l'autre 62• Et est-ce par hasard 

62 Pour permettre au lecteur la comparaison des deux morceaux, nous réim­
primons le Pseudo-Grégoire. Les deux trait~ 11. signalent la séparation des trois 

·fragments a, b et c. "Dicta beati Gregorii ex ratione sacrificii. Solet plane movere·non­
nullos, quod in ecclesia alii offerunt panes azimos, alii fermentatum. Esse namque 
ecclesiam quatuor ordinibus distributam novimus, Romanorum videlicet, Alexan­
drinorum, Ierosolimorum, Antiocenorum, que generaliter ecdesie nuncupantur, 
cum unam teneant fidem catholicam, diversis utuntut' officiorum misteriis. Unde 
,fit ut Romana ecclesia offerat azimos. panes, propter quod Dominus sine ulla .com­
mixtione suscepit carnem, sicut scriptum est: "Verbum caro factum est et habitavit 
in nobis ». Sic azimo pane efficitur corpus Christi. Nam cetere ecclesie supradicte 
,offerunt fermentatum, pro eo qu~d Verbum Patris indutum est carne et est verus 
Deus et verus homo. Ita et ferment1,1m commiscetur farina. et efficitur corpus Do-



414 Antoine Dondaine 

que le nouveau morceau suit de près dans le traité anonyme l'autre ci­
tation. de la lettre de Théorien (Pseudo-Chrysostome)? Quels rapports 
ces pièces peuvent-elles soutenir entre elles? 

Nous laisserons aux spécialistes de la littérature grecque médiévale 
le soin d'élucider ce problème. Revenons à notre traité. 

Les informations ,recueillies dès maintenant nous permettent de pres­
sentir le lieu de son origine. L'auteur est un Latin, frère prêcheur, écri-, . 

vant en Orient avant le retour des dominicains à Constantinople en 1299, 

ayant sous les yeux le Contra Graecos de 1252, celui de s. Thomas, et 
une documentation assez rare: un seul lieu de la province dominicaine 
de Grèce pouvait alors rendre raison de tout ceci: Négrepont, devenu le 
couvent ·central de la province depuis la chute de l'empire latin d'Orient. 

Cette conclusion entraîne aussitôt par voie de conséquence une hy­
pothèse nouvelle, touchant la personne de l'auteur du traité. Un polé­
miste latin, dominicain au couvent de Négrepont avant la fin du xme 
siècle: ne serait-ce pas Buonaccorsi lui-même? L'hypothèse est si sé­
duisante, elle s'accorde si bien avec le principe d'économie énoncé plus 
haut qu'elle demande c~nsidération. Une confrontation du traité ano­
nyme avec le Thesaurus s'impose, car si le récit d'André Doto corres­
pond à la réalité, il est fort probable que, sinon l'auteur lui-même, du 
moins le manuscrit original du Thesaurus existait à Négrepont en 1292. 

Or il serait à peine concevable qu'un tel florilège ait passé inaperçu au 
controversiste anonyme écrivant à N égrepont. 

De fait, des relations littéraires entre le traité de 1292 et le Thesaurus 
sont indéniables; elles sont même plus accentuées qu'avec aucun autre· 
ouvrage. Des tranches notables de l'un se retrouvent dans l'autre. Ainsi 
paraît chez Buonaccorsi la narration que l'on vient ~e lire sur l'origine 
de la divergence des traditions grecque et latine sur le pain de la consé­
cration 63 ; Des groupes d'autorités se retrouvent dans le même ordœ 

mini nostri Jhesu Christi verum. Set tamen tam Romana ecclesia quam et cetere 
supra nominate .ecclesie pro inviolabili fide, tam azimum quam fermentatum durn 
sumimus, unum corpus Domini nostri Salvatoris efficitur. Il Certissitnum autem sicut 
diximus, divinùm interest sacramentum secundum quod legimus in evangelio: cc Mu­
lier illa que accepto fermento abscondit in farina sata tria, donec fermentatùm est 
totum. Il Mulier videtur michi esse apostotica predicatio vel ecclesia, que diversis par­
tibus vel gentibus congregata est. Hec tollit fermentum, idest notitiam vel intelli­
gentiam sanctarum scripturarum, et abscondit in farina sata tria, ut spiritus anima, 
et corpus in unum redacta inter se non discrepent, set impetrent a Patre, quodcum­
que postulaverint. Amen» (ms. Vatic., O~tob. lat, 3057, fol. 3Vb). 

88 Paris, BN., gr. 1251, fol. 12or-121V; 1252, fol. 107r-10Sr. Buonaccorsi donne 
le fragment en recensions grecque et latine. 



.... Contra Graecos 415 

dans le traité anonyme et le Thesaurus. Quand mi même texte patris­
tique se remarque à la fois dans le Contra Graecos, l'anonyme de 1292 et 
le Thesaurus, les variantes et corrections des versions mettept à part le 
premier et rapprochent les deux derniers. Ce sont là des faits littéraires 
suffisants pour garantir une dépendance entre ceux-ci. 
· La conclusion énoncée ci-dessus se trouve donc renforcée: ce n'est 
qu'à Négrepont que des relations d'ordre littéraire ont pu être nouées 
en 1292 entre le traité anonyme et le Thesaurus. L'hypothèse touchant 
l'identité d'auteur pour les deux ouvrages trouve-t-elle un appui dans 
leur confrontation? 

L'étude parallèle des deux traités nous a d'abord conduit à d'inextri­
cables difficultés. Comment interpréter des relations qui s'accusaient 
ici d'un sens, là de l'autre? Pour sortir de l'impasse il fallut étendre l'en­
quête à des termes de comparaison toujours plus nombreux. Si du côté 
du traité anonyme la matière fut bientôt épuisée, l'ouvrage étant peu 
étendu, il n'en fut pas de même· avec le Thesaurus, dont l'~tude nous 
ménageait plus d'une surprise. En fin de compte des résultats inattendus 
se précisèrent qu'il y a lieu d'enregistrer. 

L'on sait que le Thesaurus n'a pas encore connu les honneurs de 
l'impression, sinon pour une tranche peu étendue 64• On le connaît par 
quatre manuscrits: deux du fonds grec de la Bibliothèque Nationale 
(n°8 1251 et 1252) comportant l'un et l'autre les recensions grecque· et 
latine; un de l'Ambrosienne (D 78 sup.); texte grec, et le latin en partie; 
enfin le manuscrit Palatin latin 6791 de la Bibliothèque Vaticane, latin 
seul. Le traité fut décrit par Jacques Échard, d'après le ms, 1251, qui 
seul contient la table des matières établie par André Doto, et la lettre 
dédicace à Jean XXII 65; c'est surtout par cette description que le The­
saurus a été connu jusqu'ici. C'était là une connaissance par trop insuffi­
sante. De la comparaison· des manuscrits il ressort: 

1) que la recension originale du Thesaurus, que l'on croyait perdue 
dès le x1ve siècle, existe encore; c'est elle qui est dans le ms. Paris BN., 
gr. 1252, malheureusement incomplet du début et de la fin. 

2) que l'éditeur du Thesaurus, fr. André Doto, a remanié de manière 
considérable,· surtout dans le premier traité ( de processione Spiritus. 
Sancti), l'ouvrage primitif de Buonaccorsi. 

64 F. H. Reusch, 1. c. (ci-dessus, p. 406, n. 5:z), a publié la section concernant 
la primauté du siège Romain, pp. 690-706: textes grec et latin. 

86 Script. Ord. Praed. I, 156-159. 



Antoine Dondaine 

3) que ce même éditeur a. laissé de côté un bon nombre des maté­
.· riaux rassemblés dans le florilège original 66• 

Devant ces résultats il devenait nécessaire de pousser la confrontation 
,du traité de 1292 avec le témoin de la recension originale du Thesaurus. 

, Comme il fallait s'y attendre, les points de contact entre les deux ouvrages 
se sont avérés encore plus sensibles qu'avec l'édition de Doto. Un cas est 
décisif: nous avons retrouvé dans l'original du Thesaurus le texte de 
Pierre de Tarantaise, avec tout son contexte de l'article du commentaire 67

• 

N'aurions nous pas affaire à un unique auteur? 
Une conclusion paraîtrait s'imposer: le traité anonyme emprunte 

-au florilège de Buonaccorsi, et par conséquent lui est postérieur. Ce 
,serait pourtant trop dire; une seule chose est sûre: les deux ouvrages 
:sont construits avec des matériaux de même origine. 

Si nous admettiol).s provisoirement que l'anonyme puise son bien 
, dans le Thesaurus, il y aurait des difficultés insurmontables. En voici 
un exemple. Buonaccorsi donne rarement la référence des documents 

. autres que ceux de la tradition patristique et liturgique; il est impossible 
,de discerner sans une enquête assez onéreuse l'origine de ses textes. 
Ainsi lorsqu'il utilise comme source le Contra errores de s. Thomas et 
le Libellus de Nicolas de Cotrone, on ne peut faire la part de chac~n des 
•documents sans identifier un à un, les textes empruntés. Comment donc 
,expliquer, si l'anonyme de 1292 emprunte au Thesaurus, qu'il n'y ait 
,dans son traité aucune trace du Libellus, sinon à travers s. Thomas? 

88 .Il y aurait lieu de fournir la preuve de ces résultats et d'en marquer la por­
·tée; nous nous excusons de ne pouvoir le faire maintenant, cela nous entraînerait 
trop loin. Voici cependant quelques traits de la recension originale. Dans le premier 
traité, sur la procession de !'Esprit-Saint, les matériaux ne sont pas organisé,s de la 
même manière et sont beaucoup plus volumineux que dans l'édition d'André Doto. 
Ainsi, dès le début (début actuel du ms. non pas de l'œuvre, car il manque un cahier 
en tête du ms.) nous trouvons à la suite cinquante-deux textes attribués à s. Atha­
nase (fol. I '-6V}, Un peu plu; loin (fol. 9V-r6') cent quarante textes so.us le nom de 
·s. Cyrille. Or ce n'est qu'exceptionnellement que l'édition de Doto comporte plus de 
deux ou trois citations d'un même auteur à la suite. Des fragments de la recension ori­
ginale ne se retrouvent pas dans l'édition postérieure, telles deux citations de Théoc­
·tiste, métropolite d'Andrinople et contemporain de Buonaccorsi, sans doute jugées 
trop longues par André Doto et de ce fait restées inconnues jusqu'ici (fol. 24r-25v; 
.49v-53v). Ces omissions privèrent le Thesaurus d'un de ses principaux motifs d'in­
térêt. Nous .publions plus loin les textes de Théoctiste (pp. 433-446), l'un sur 
,s. Jean Damascène, l'autre sur la procession de !'Esprit-Saint. 

87 Paris BN., gr. 1252, fol. 30'. Texte également omis par André Doto. 



Cdntra Graecos 417 

Par contre, si l'auteur du traité est Buonaccorsi, fa difficulté disparaît; 
il sait à quoi s'en tenir. sur Porigine de ses matériaux et peut fixer son 
choix en toute sûreté. 

Autre cas. Quand il veut justifier le fait d'ajouter une définition au 
symbole, Buonaccorsi propose six autorités: deux de s. Basile, deux de 

:S. Cyrille, une de s. Athanase et u~e de Justinien. Les mêmes textes, 
moins les quatrième et cinquième,· dans le même ordre et en recension 
identique, se lisent dans le traité anonyme de 1292. Dans un contexte 
analogue, le Contra Graecos de 1252 avait proposé parmi d'al'ltres auto­
rités, la première de s. Basile, les deux de s. Cyrille et celle d' Athanase 68 • 

•Or il n'y. a parallélisme des versions entre les textes du Thesaurus et 
-ceux du Contra Graecos que pour les quatrième et cinquième, tous deux 
absents du traité de 1292; pour les quatre autres citations, nous le répé­
tons, il y a identité des versions entre le Thesaurus et ce même traité. 
Ne faudrait-il pas conclure dans ce cas que c'est le Thesaurus qui em­
·prunte, au traité anonyme d'une part, et au Contra Graecos d'autre part? 
Dans l'hypothèse contraire, comment expliquer que l'anonyme se sé­
pare du Thesaurus juste dans l'espace où celui-ci utilise le Contra Grae­
•cos? Comme ni l'une ni l'autre de ces solutions ne sont satisfaisantes, et 
que celle de l'identité d'auteur pour les deux ouvrages supprime la diffi­
culté, on admettra celle-ci comme la plus vraisemblable. 

En effet, lorsqu'un auteur travaille sur des matériaux qu'il a lui-même 
réunis, sa liberté dans leur agencement est beaucoup plus grande que 
-celle d'un ,tiers, qui les lui. emprunterait alors qu'ils seraient déjà orga­
nisés. Qu'il le veuille ou non, l'emprunteur subit µne contrainte dont il 
ne peut s'affranchir dans sa mise en œuvre nouvelle; des éléments soudés 
-ensemble dans. la construction originale ont perdu leur individualité 
propre, sont déterminés par le contexte à: un emploi précis; et si, . par 
,surcroît, ils sont anonymes, leur choix sera beaucoup moins éclairé. 
Aucune de ces tares dans le Thesaurus et le traité de 1292 pour l'em­
ploi dès matériaux qui leurs sont communs; dans l'un et rautre ouvrage 
une parfaite aisance préside au choix et à l'organisation des textes; ils 
·se séparent, se rapprochent en toute liberté. Comme d'autre part leurs 
rapports littéraires sont évidents. - qu'on se souvienne du texte em­
prunté à Pierre de Tarentaise - il y a quelque chance que la relation 
:S'établisse par l'intermédiaire de l'auteur· unique: Buonaccorsi. 

88 Thesaurus, ms. 1252, fol. 72v-74r; traité de 1~92; ms .. Vat. lat. 819,
1 fol. 279v; 

-Contra Graecos, col. 504-505. 

27 - Arch. Fr<Z!r, Praed. '. XXI. 



418 Antoine Dondaine 

Il n'est pas indifférent qu'André Doto _nous ait transmis le souvenir­
d' écdts polémiques de Buonaccorsi autres que son florilège; le traité­
de 1292 serait l'un de ceux-là. On nous dit, il est vrai, que ces autres, 
ouvrages furent écrits en grec; mais il y a quelque chance pour qu'un 
Latin ait d'abord composé dans sa propre langue un traité qu'il voulait 
ensuite publier dans celle des adversaires. Nous admettrons donc; au· 

· moins à titre provisoire, que le traité de 1292 est dû à Buonaccorsi, et 
qu'il paraît postérieur au Thesaurus 69 • 

Et si cette hypothèse s'avérait erronée, il resterait que le florilège de-
. Buonaccorsi n'a pu être composé avant le dernier quart du xme siècle: 
les emprunts qu'il fait aux œuvres de s. Thomas, de Pierre de Taren­
taise, etc. supposent des délais assez considérables entre la composition. 
de ces œuvres et leur utilisation au couvent de N égrepont. 

En toute occurrence nous pouvons tenir pour certain que Buonac­
corsi µtilisa le Contra Graecos de 1252 longtemps après la ruine de· 
l'empire latin d'Orient, et que le. traité était encore au couvent de Né-­
grepont en 1;292. Dans ces conditions il n'y a aucune difficulté à admettre 
que Simon de Constantinople en ait rapporté une copie à Péra aux con-­
fins du xme et du x1ve siècle. La tradition orientale ·est bien assurée,. 
même durant la prériode d'absence des dominicains de Constantinople .. 

Le Tractatus contra errores Orientalium et Grecorum (ms. Upsal C 685) 70
• 

Voici un autre traité resté anonyme .mais qu'urte information inci,-­
dente nous permettra ·de mettre lui aussi au nombre des travaux polé-­
miques des dominicains d'Orie_nt. B. Altaner, qui attira naguère l'at­
tention sur cet ouvrage, avait déjà relevé,<Sa finale, par laquelle on appre- · 
nait qu'il avait été composé à Const11ntinople en 1305 71

; la noµvelle· 

69 Buonaccorsi fait allusion à une autre œuvre dont il serait l'auteur. Après la, 
citation du texte du métropolite Théoctiste sur Jean Damascène (cfr. ci-dessus, 
n. 66), il ajoute cette observation: cc Nota diligenter hic et in sequentibus, quod cc so--
1us enim causa Pater Spiritus Sancti » nunquam invenitur dixisse Damascenum, .. 
sicut probavimus · bene in sex damascenis; se·t videntur · Greci corruptores librorum 
addidisse, et hoc in xiii0 capitulo, ubi agitur de ista materia. Et quia Damasceni liber· 
archiepiscopi Andronopolis et aliorum de partibus Constantjnopolis sic habent, ideo 
predictus archiepiscopus volens in'tentîonem Damasceni salvare sic exponit » · (~s •.. 
1252, fol. 25v), Voyez éi-après, p. 436. 

7° Fol. 1oor-10sr. 
71 B. Altaner, Die Kenntnis des Griechischen in den Missionsorden ... , Zeit--· 

s.chrift ,für Kirchengeschichte, Dritte Folge IV, LIII (1934) 472 et n. n7_. - Cfr •. 
R. Loen~rtz, Autour du· traité ... , p. 361, n. 2. 



· Contra Graecos · 419 

information à laquelle nous faisons allusion vient compléter celle-là. 
Au cours du quatrième chapitre l'anonyme, après avoir cité un texte de 
s. Athanase, poursuit: « Per hec ultima verba Athanasii patet responsio 
ad questionem quam ciominus Kalo-Iohannes, nuper depositus de pa­
triarchatu Constantinopolitanô, novit fratribus nostri ordinis, scilicet 
predicatorum, ita dicens: De Christo Deo scriptum est ... )> (fol. 101vb) 72• 

Nous avons donc bien affaire à une œuvre d'un dominicain de Pêra, dès · 
la sixième année de la fondation du couvent par Guillaume Bernard. 
à la naissance de la Société des Frères Pérégrinants; nous devons la 
décrire. 

Le titre cc Contra errores Orientalium et Grecorum » pourrait laisser­
croire que le traité déborde les cadres de la polémique avec les Grecs;. 
il n'en est rien; il est au contraire beaucoup plus concentré que celui 
dont nous venons de proposer l'attribution à Buonaccorsi. Il se déve-• 
loppe _sur trois thèmes: la procession du Saint-,Esprit; le schisme; obéis­
sance au pape, tête du corps mystique qu'est l'Église. Comme le pré­
cédent traité, il se divise en onze chapitres. En voici l'énumération, 
telle qu'elle se lit en tête de l'œuvre: 

. <c ln nomine domini amen. Incipit tractatus contra errores Orientalium et 
Grècorum. Ut facilius inveniatur quod queritur, presens tractatus per xi ca-
pitula distinguitur. · 

De triplici Orientalium errore et eiusdem viciosa: defensione: cap. 1. 

De verbis ewangelii 'Spiritum Veritatis qui a Patre procedit': cap; II. 
De verbis ewangelii 'quia de meo accipiet et annunciabit vobis': cap. III.. 
Quomodo doctores Orientalium'multipliciter ostendunt Spiritum San~tum 

esse a Filio: cap. IV. · 
. Quomodo ecclesia Orientalium confitetur Spiritum · Sanctum esse et pro­

cedere a Filio: cap, V. · 
Quod contra dicta sanctorum patrum Orientales Romane ecclesie errorem 

imponunt: cap. VI. 
. Quomodo symbolum in primo concil_io editum est et in secundo concilio 

augmentatum pe.r addîtionem de processione Spiritus Sancti. a .Patre et. 
Filio: capitulum VII. 

De anathemate quod quidam falso obiciunt Latinis:. cap. VIII. 
Quod contra symboluin Orientales perse sibi faciunt ecclesiam specialem. 

et per hoc recedunt ab universalis ecclesie unitate, que consistit in duobus: 
cap. IX. 

72 Jean XII Cosme fut déposé définitivement le -21 aoO.t 1304. 



420 Antoine Dondaine 

Quod Romanus pontifex est caput corporis mistici et universalis 'rector 
tocius ecclesie: cap. X .. 

Qui sunt repu_tandi scismatici et de peric1do ac pena ipsorum: cap. XI. 

De tr_iplici errore Orientalium et eiusdem viciosa def ensione: Capitulum 

primum. De Orientalibus circa quedam saluti necessaria notabiliter errantibus 
et errores suos indebite defendentibus verificari videtur quod propheta[m] in 

' Psalmo dicitur cc Erraverµnt a~ utero loquti sunt falsa ». Primo siquidem con­
tra doctrinam sanctorum patrum et contrit usum sui ecclesiastici oflicii, 
unius vere fi.dei confessionem quantum ad Spiritus Sancti processionem perver­
funt. Secundo contra salutiferum symbolum, in quo confitemur unam.sanctam 
catholicam ecclesiam, ipsi per se sibi ecclesiam faciunt. Tercio contra statuta 
generalium synodorum obedientiam Romane ecclesie ab omnibus fidelibus 
debitam abiciunt. Sicque a multis retroactis temporibus erraverunt ab utero, 
idest deviaverunt a materna informatione sancte Romane ecclesie et a pa­
ternis tradicionibus sui ritus. Et ut defendere possint errores ... ». 

Explicit) « ... indebito imponuntur. Ad honorem Domini nostri Ihesu 
Christi et utilitatem univers3;Iis ecclesie pro directione en;antium et cautela 
conversantium inter eos conscripta sunt hec, apud Constantinopolim, anno 
Domini MCCC quinto». Sed grosse transsumptum anI).o Domini MCDXVI 
in Constancia ubi tune concilium generale celebrabatur. , 

A l'exemple du Contra Graecos de 1252, le traité dont nous venons 
de proposer l'attribution à Buonaccorsi et son florilège prétèndai~nt 

. réfuter l'ensemble des e.rreurs d~s Grecs; celui-ci restreint la polémique 
aux questions essentielles. La première, celle de la procession de l'Esprit­
Saint, ne pouvait être omise. Si du point de vue dogmatique c'était celle 
où Grecs et Latins étaient les plus proches, c'était aussi celle . où l'on se 
comprenait le moins. Chacun aurait crù abandonner une vérité révélée 
à céder sur cet objet. De fait, l'extrême précision des for~ules de la théo­
logie latine ne permettait plus de renoncer au Filioque. Et les Grecs, à 

de rares exceptions près, n'étaient plus alors capables de s'élever à une 
spéculation si élevée: c'était plus par fidélité à leur tradition que pour 
des raisons théologiques qu'ils ne pouvaient concéder la formule latine. 
Le polémiste dominicain de 1305, comme son confrère un demi-siècle 
plus tôt, suit les àdversaires sur leur terrain. Les Pères! Voilà ce qu'ils 
disent 73

• L'argumentation est nerveuse; richement documentée. Ce­
pendant l'œùvre n'a rien d'un florilège, sinon à la manière de la seconde 
partie du Contra errores de s. Thomas; mais notre controversiste fait 
une plus grande place au raisonnement. 

78 , La démarche est celle-ci: les Grecs disent ceci; le& Pères disent le contraire 
(cuius tamen contrariµm dicunt sollempnes orientalium doctores). 



Contra Graecos· 421 

Un très grand nombre des autorités proposées sont tirées du Contra. 
Graecos de 1252. Pour les autres nous n'avons pu obtenir la certitude 
d'une utilisation directe du Thesaurus, ni du Contra errores de. s. Tho­
mas, ni du Libellus. Si des matériaux sont communs, il y a aussi d'im­
portantes variantes et corrections dans les textes cités. Ceux des homé­
lies sur le symbole, du Pseudo-Chrysostome, qui étaient déjà dans le 
Thesaurus, ne sont_ pas cités à travers Buonaccorsi mais bien d'après la 
recension des Sentences de Pierre. Lombard. 

Sur le problème historique de l'addition du Filioque, nous savons 
déjà que le traité propose la même solut_ion que Simon de Constanti­
nople 74: c'est le concile romain tenu par le pape Damase (380), avant 
le IJe concile œcuménique, qui définit la procession ab utroque, contre 
des hérétiques latins affirmant que l'Esprit était engendré par le Fils;. 
le concile de Constantinople de 381 approuva cette· addition au sym-: 
bole de Nicée. Comme fr. Simon, le polémiste fait appel au témoignage 
d'Ale;xis Aristène, auteur grec du xn° siècle qui jouissait d'une grande 
autorité parmi ses compatriotes. 

Le schisme introduit dans l'Église par les Grecs leur est vivement 
reproché. La scission de l'unité du corps s'oppose à la vie; il en est de 
même pour le corps mystique: tout ce qui est séparé perd la vie surna­
tur~lle. Or l'unité de l'Église se noue. dans l'obéissance des,membres au 
pontife Romain, qui est la tête du corps mystique: puisque les Grecs. 
refusent cette obéissance et vèulent former. une église propre, ils se sé., 
parent de l'unique Église. C'est la première fois qu'un de nos polémistes 
perçoit si clairement la gravité du schisme comme tel, atteignant non seu,:. 
lement la société chrétienne extérieure mais le corps mystique, la société 
spirituelle surnaturelle. En conséquence il insiste davantage sur l'obéis­
sance et la soumission au pape, laissant de côté les problèmes secondaires; 

Il y a lieu de noter deux traits particuliers. On a lu plus hàut une 
allusion à une qu9stion soulevée par le patria~che déposé. Le controver­
siste est assez précis sur cette affaire. D'où l'on peut conclure que dès 
leur retour à Constantinople, les dominicains avaient repris les conver­
sations théologiques avec l'Église grecque. 

Deuxième trait. On accuse les adversaires de falsifier les textes, et 
Maxime Planude est cité comme exemple: 

« Et ut defendere possint errores in quibus pertinaciter, proch dolor (I} 
perseverant, quidam eorum scripturas corrumpunt, sicut fecit kalogerus no-

74 Fol. 104rb_104va. Cfr. ci.-dessus, pp. 392-393. 



422 Antoine Dondaîne 

mine Maximus, qui nuper obiit in Constantinopoli 75• Nam de latino in gre­
cum ·transtulit librum De trinitate magni doctoris sancti Augustini, quem 
quinta ycumenica synodus connumerat doctoribus orthodoxis; proeessionem 
vero Spiritus Sancti a Filio in eodem libro traditam, dictus kalogerus sub­
ticuit et suppressit, profecto falsarii et non translatoris functus officio, et non 
solum hominibus mentitus sed Deo )) (fol. rnorb). 

Cette accusation ne · laisse pas de surprendre; ne reposerait-elle pas 
sur une information insuffisante? Maxime Planude avait traduit le De 
Trinitate en un temps où il s'était rallié aux Latins, sous Michel Paléo­
logue; sa version est irréprochable 76• Le polémiste ne l'aurait-il connue 
qu'à travers un florilège grec? Ou bien des copies << expurgées » auraient­
elles circulé après le retour de Maxime au schisme, au temps de l'em­
pereur Andronic Il ? On ne peut toutefois soupçonner la: loyauté de · 
l'accusateur; il sait excuser l'adversaire de fausses imputations. Avant 
de mettre le point final à son traité, il fait cette déclaration: 

« Porro illa solum in hoc tractatu notata sunt, que communiter omnes 
tangunt; multa etiam erronea Orientalibus indebito imponuntur» (fol. 10Sra). 

Il nous a été impossible de remarquer quoique ce soit qui fût capable 
de faire deviner l'identité de l'auteur. Si par sa thèse sur l'introduction 
du Filioque dans le symbole il se rapproche de Simon de Constantinople, 
il semble s'écarter de lui par sa culture; il serait plutôt latin que grec 77• 

D'ailleurs il n'est pas le seul à proposer cette explication historique avec 
fr. Simon; nous allons la retrouver sous la plume de Barthélemy de 
Constantinople . 

. 75 On ne savait trop si Maxime Planude n'avait pas vécu jusqu'au-delà de 1310 
(cfr. K. Krumbacher, Geschiêhte der byzantinische Litteratur, Munchen 1897, 
p. 543). Voilà qui permettra de fixer ce terme à 1305 au plus tard, année de la com­
position du traité. · 

78 Que l'on en juge par ces deux exemples: 

Maxime Planude (ms. Vat. gr.· 606). Augustin, De Trinitate (PL 42). , 

Ov µévwi r'JvvdµeOa Uyew 8-ci -rà 

IlveiJµa TO ayiov ovxl ual èu 1:0V Yfov 

èunoaevBTai (f. 63v lin. 13). 

. . . 'AU' ~r'Jei~iç; r'Jià ua-raUn,1.ov r'JnÂw­

dev, µ~ µ6vov èu -rov llà.T(lô,; dÂÂà ual 

BU 1:Ôv Ylov tunàeeveàOai -rà. livevµa TO 
aywv (f. 63V lin. 18-19). 

« Nec possumus dicere quocÎ. Spi­
ritus Sanctù.s et a Filio non procedat • 
(IV, col. 908). 

« Sed .demonstratio per congruam 
significationem, non tantum a Patre, 
sed et a Filio procedere Spiritum San;; 
ctum » (IV, col. 908). 

77 Nous voyons un indice de cette origine latine dans le fait qu'il cite d'après 
Pierre Lombard les textes des homélies du Pseudo-Chrysostome .. 



Contra Graecos 423 

_Barthélen:zy de Constantfnople. 

Dans la même année qui vit la composition du Contra errores Orien-· 
tâlium Barthélemy de Constantinople remaniait le traité de 1252. Comme· 
:son noni paraît le suggérer, ce religieux était sans doute né sur les rives' 

, du Bosphore. Quand et où était-il. entré chez les dominicains? Concédons 
tout de suite qtie nous l'ignorons; Barthélemy nous est connu par le seul 
,en-tête de l'édition remaniée du Contra Graecos. 

L'intérêt de cette reprise de l'œuvre vieille d'un demi siècle est somme 
toute secondaire; les enrichissements apportés ne l'ont pas modifiée 
,·substantiellement. Une correction toutefois mérite l'attention. Barthé-
1emy renonça au concile « i11 partibus Occidentalibus » pour adopter la 
thèse alors en· faveur chez les polémistes dominicains. Ce fait lui-même 
serait de peu d'intérêt si Barthélemy, à l'encontre de son confrère ano­
nyme et de fr. Simon, n~ nous donnait enfin le texte d'Alexis Aristène 
,dont tous trois se réclament. Comme ce texte ne se lit plus· dans l'abrégé 
,des canons qui circule sous le nom d' Aristène, ni dans les scolies à ceL 
-abrégé dont ilaest l'auteur, wms le citerons tel que le donne Barthélemy. 
,en traduction latine 7B. · 

« ... non post septimum concilium sed in secundo concilio facta est hec 
-additio « et non a Patre tantum, aut a Filio tantum sed a Patre et Filio etc. ». 

Quod multis possumus probare argumentis. Primo/ex verbis Ma:gni Maximi... 
- Item per ea que testa:tur dominus Allexius Aristinus, magnus cartofila:x 
.Sancte Dei ecclesie, in: suis canonibus quos a:bbreviavit ex sex ycoinenicis 

78 L'!!hrégé des canons (Synopsis canonum omnium ... ) paraît plus ancien 
qu'Aristène. La citation de Barthélemy prouve que l'erreur d'attribution e.st an­
cienne. - Nous avons consulté les éditions de H. Justel, Bibliotheca juris canonici 
veteris, t. II, Paris 1661, pp. 673-709; G. Beveregius (W. Beveridge); Synodicon 
sive Pandectae canonum SS. Apostolorum et conciliorum ... , t. II, Oxonii 1672 (après·· 
la ·page·188; sur feuilles non paginées). ·Dans cette édition le texte de la Synopse est: 
accompagné des Scolies d'Aristène (authentiques). De même dans· PG 137-138. ' 
Synopse seule: PG 133 col. 63-Ii3. - G. Genebrardus, De Saricta Trinitate libri 
tres contra huius aevi trinitarios ... , Paris 1569 (liv. 3, p. 205), dit posséder un frag­
ment de- là Synopse où il lit le texte en question: « Historici illam insitioiÏern factam · 
dictifant in Lateranensi tertio (scil. concilie), sed si non fallit Alexius -Aristinus dia• -
conus Constantinopolit!lmis in ftagmentis, qua:e penes me hab'eo ex ipsius libro qui'' 
inscribitur l:'IYllo:rr:-rt'xov -rwv lfï.wv ~av6vwv -rwv be-re0év-rwv :naeà · -rwv ol,eovµevmo.iv ' 
aylwv # <1Vv6owv'·,eal TWV µe-i:a/iv twv av-rwv TO:ltt'XWV, ea fuit multo antiquior. 
Nempe in - Romano concilio; quod Damasus pontifex sub tempera· Consfantino­
politani primi collegit adversus -rijç .vloin:a-relaç-aleediv ut ipse lôquitur .. , •·: 



424 Antoine Dondaine 

synodis ac aliis particularibus celebratis infra illorum tempus per diversa 
tempora et loca. Dicit enim in eorum prirtcipio sic: « Edicio catholice fidei ,. 
quam sanctissimus papa Damasus misit ad Paulinum Antiochenum episco­
pum sic ait: Post Nicenam synodum celebrata est synodus Rome ab episcopis 
catholice fidei, qui addiderunt symbolo Niceno de Spiritu Sancto quod pro-· 
cedit a Patre et Filio. Et hoc factum est ad extirpationem erroris tune noviter 
exorti, quo quidam ausi sunt ore poluto dicere Spiritum Sanctum gigni a. 
Filio quemadmodum Filius a Patre ». Item quis sane mentis ... ». 79 

Quand après avoir lu ce texte on se reporte au traité de Simon de· 
Constantinople adressé à Jean le Nomophylax, on peut être assuré que 
fr. Simon lisait un texte identique dans la synopse; s'il ne le rapporte­
pas mot à mot, il en dit bien le contenu. Et il en est de même de l'ano-­
nyme de 1305. Il y a donc là trois témoins de ce texte, encore en tête de 
la synopse au début du x1ve siècle. Qu;il ait représenté une opjnion 
erronée, la chose importe peu; nous constatons seulement qu'il a dis-­
paru 80. 

D'autre points de contact entre le Contra Graecos remanié et les.­
écrits de Simon de Constantinople pourraient; être mis en évidence; ils.· 
prouveraient l'autorité dont jouissait alors ce grand religieux 1au couvent 
de Péra. Mais c'est là un chapitre qui n'appartient plus à notre sujet 81• 

La réédition du Contra Graecos à Constantinople en 1305 est la 
preuve décisive du maintien de la tradition orientale du traité jusqu'à 
cette date. Elle sera assurée dans la suite du xive siècle par un certain 
fr. Pierre, dont un écrit polémique, anti-grec est conservé dans les ma­
nuscrits A. I. 32 de la Bibliothèque de l'Université de Bâle et Arsenal 
763, et1 par fr. Philippe de Péra: l'un et l'autre connaissent le traité et 
lui font de larges emprunts 82

• 

79 N fol. 66ra;•W fol. 12v. - La lettre de Damase à Paulin d'Antioche est moins, 
explicite que la citation qu'en dq_1;mait Aristène (ou· le Pseudo-Aristène); il n'y est 
pas question de l'hérésie selon laquelle l'Esprit-Saint ·aurait été engendré du Fils .. 
Cfr. PL 13 col. 358. 

8° Cfr. Ci-dessus, p. 392, n. :zi; ms. Upsal C .685, fol. 104rb_104va. 
81 Après Philippe de Péra (ci-dessus, p. 393), nous avons.mis sous le patronage• 

de Simon l'opinion qui avait cours chez les frères prêcheurs d'Orient à l'aube du, 
x1v8 siècle sur l'addition du F'ilioque; il reste possible que Simon l'ait empruntée à. 
l'un de ses confrères, car nous n'avons pas la preuve que la lettre à Jean le Nomo­
phylax soit antérieure à 1305. 

82 Nous pouvons préciser que fr. Pier(e utilisait un manuscrit. du type de V~. 
- Le ms. Arsenal 763 est celui qui était à S~int-Victor au temps d'Échard, eous-. 

la. cote 283, Cfr. Script. Qrd. Praed. I, 475. 



Contra Graecos 

Le Contra Graecos au temps de conciles du XVe siècle. 

Les tractations ·avec les Grecs au couts de la première moitié du' 
xve siècle donnèrent un regain d'actualité au Contra Graecos en Occi­
dent. C'.est de cette époque en effet que datent le plus grand nombre des· 
copies conservées; sur les vingt Mss. que nous avons recensés, seize· 
sont de ce moment. Le Contra ertores de s. Thomas mis à part - qui 
doit sa célébrité au renom de son auteur -, aucûn. écrit de la polémique 
anti-grecque n'a connu pareille diffusion; le plus· s~uvent il ne s'est 
conservé qu'un ou deux té~oins manuscrits de nos traités. Or, dans 
le cas du Contra Graecos, · ce n'est certes pas la célébrité de son auteur 
qui a joué en sa faveur: l'ouvrage s'est imposé par son contenu aux théo­
logiens des conciles. Plusieurs fois ceux qui possédaient le traité de 
s. Thomas ont encore voulu bénéficier de la documentation fournie par' 
le dominicain anonyme; quatre manuscrits au moins conservent les deux 
traités réunis 83 • Mais mieux que cela, les noms de qu~lques-uns des, 
pi:opriétaires de copies du Contra Graecos illustreront son. histoire au 
xve siècle. 

Le codex 1588 de la Bibliothèque Nationale de Vienne appartint à 
Henri (Vogelsang) évêque d'Ermland au temps du concile de Constance.' 
Relié par la suite avec deux autres traités - ceux-ci copiés en 1430- 1 

1432 pour l'évêctue François Kuhschmalz, un des successeurs d'Hpnri-, 
il testa jusqu'à la fih du xvne siècle dans la bibliothèque épiscopale. 
Vers ce temps il vint entre les mains de L~ibniz, qui le donna au Prince 
Eugène de Savoie 84• · 

Le cardinal Guillaume Fillastre, dont le rôle au concile de Constance 
est bien connu 85, fit exécuter un,e copie du Contra• Graecos. De s,a bi-. 
bliothèque celle-ci passa au, Chapitre de la cathédrale de Reims, dont 
Fillastre avait, été doyen avant d'être élevé aµx honneurs; et du Chapitre 
le manuscrit fut transféré à la Bibliothèque 'de la ville: c'est notre actuel 
ms. Reims 626. 

Décrivant le manuscrit de Navarre, Jacques Échard a eu soin de no­
ter qu'il avait été copié à Bâle pour Gilles Charlier, théologien et porte­
parole du concile dans l'affaire de Bohême 86 • 

9
à Mss. B, E, N, V2• / 

84 Cfr. M. Denis, Codices manusc. theologici. .. Vindobon. latini, Pars III, cod. 
dogmatici, DCX, col. 1374-1375. 

86 Voir notamment N. Valois, La France et le Grand schisme d'Occident, t. IV,. 
Paris 1902, passim. 

88 Son discours est imprimé dans Mansi, Concil. Ampliss. collect., t. XXIX~ 



426 Antoine. Dondaine 

Une des plus riches collectiorts d'écrits de la polémique anti-grecque 
dans lesquelles nous trouvons notre traité est le codex A. VI. r 5 de l'U­
niversité de Bâle. Ce volume fut exécuté pour Jean de Raguse, dont 
l'action au concile et dans les tractati~ns soit avec les Bohémiens, soit 
avec les Grecs a fait un personnage de premier plan. Lors de son décès 
sa magnifique collection de manuscrits resta au couvent dominicain 
de Bâle. C'est de là qu'elle passa à l'Université, au, temps de la Ré­
forme 87 • 

Quand il n'était encore que théologien du concile de Bâle, le futur 
cardinal Jean de Torquemada fit aussi transcrire à ses frais le Contra 
Graecos. Cette copie est conseryée dans le manuscrit Vatican latin 
4260 88 • Dans ce volume notre traité fait suite au Contra errores de 
s. Thomas, achevé de copier à B~le le 20 octobre 1433., Il est très pro­
bable que les deux traités furent transcrits au même moment. Le pos­
sesseur devait. porter un intérêt particulier aux œuvres contenues dans 
ce volume car il le faisait suivre dans ses bagages quand il se déplaçait. 
Il y copia de sa propre main, lors de sa mission en Allemagne en 1439, 
à Nuremberg, un autre traité, contre les hérétiques Vaudois 89 • · 

Cette belle couronne de noms autour du Contra Graecos nous dis­
pense d'insister davantage; elle prouve que les théologiens catholiques 
qui ,devaient discuter avec les Grecs pour préparer l'Union, sjgnée à 
Florence en 1439, ne trouvèrent pas de meilleure source, pou~ se docu­
menter 'sur les problèmes controversés, que le traité anonyme écrit par 
un dominicain deux siècles plus tôt 3:u couvent de Constantinople. 
N'est-ce point là un magnifique témoignage en sa faveur? 

col. 868-971. - Outre cé discours et les réponses secondaires, Charlier a laissé un 
récit de la première amha!lsade du concile à Prague (1433); .elle est imprimée dans 
Palacky, Monum. concil. gener. s. XV, t. 1, Vindc:>bonae 1857, pp. 361-700. - On 
peut encore consulter utilement sur Gilles Charlier la notice qui lui est consacrée 
par J. Launois, Navarrae gymnasii ... historiae ... , Opera Omnia ... , t. IV, pars 111, Co­
loniae Allobrog. 1732, pp, 565-567. 

· 87 Sur cette bibliothèque, v; P. Schmidt, Die Bibliothek des ehemaligen Domi­
nikanerklosters in Basel, Basler Zeitschrift für Geschichi:e und Altertumskunde, · 
Bd. XVIII, pp. 160-254.; B. Altaner, Zur Geschichtelder Handschriftensammlung 
des Ka,dinals Johannes von Raguse, Historiches Jahrbuch 47 (1927) 730-732. 

88 Ci-dessus, p. 325; n. 21. 
89 Au fol. 209v, à la fin du traité « De Valdensibus ,,· (de David d'Augsbourg) 

se lit c~i:te attéstation: ,; Explicit iste tra~tatus in · Nurembergà scriptus festinanter 
' per mag.istrum J<>hannem, 4e Turre~remata ». ' · · · · 



Contr(l, Graecos 427 

· Au terme de cette longue course le lecteur sera tenté de s'interroger 
avec une légère pointe d'inquiétude: l'enjeu en valait-il la peine? Ce 
,sentiment naîtrait-il de la trop grande variété des motifs rencontrés? 
L'esprit n'a pu se reposer en route sur des faits simples mais décisifs 
pour l'évocation des grandes lignes de la réalité historique. Jetons ce­
pendant un regard sur le chemin parcouru; peut-être verrons-nous 
mieux se dessiner dans cette vue rétrospective les traits essentiels de 
l'enquête. 

Au départ, c'est là un fait incontestable, le monde religieux grec, 
les sources· de sa pensée, sa tradition étaient à peu près herméti-

1 

queinent fermés aux Latins. On sait à quelles bribes se réduisaient les 
·survivances des anciens contacts. Ce n'étaient plus que des vestiges, ou 
bien des échos à peine perceptibles. Chez un Pierre Lombard, qui ne 
bénéficia point de l'œuvre d'un Hugues Éthérien, chez un Anselme de 
Havelberg, qui eut cependant l'occasion de rencontres réelles, l'au­
thentique tradition grecque se trouvait des plus réduites. Un siècle plus 
fard des voies sont ouvertes; les théologiens latins réapprennent les 
Pères oubliés. S .. Thomas compose sa monumentale Chaîne d'Or sur 
les quatre Évangiles; Matthieu d' Aquasparta peut produire une magni­
fique couronne de textes patristiques grecs . sur la procession c;lu Saint-
;Esprit.. · 

Dès le Contra Graecos de 1252 l'apport nouveau est considérable; 
la trame d'autorités, Pères et conciles, y est richement montée, solide 
malgré des imperfections de détail. Peut-être même faudrait~il reculer 
jusqu'à 1234 les premiers bénéfices du travail des frères prêcheurs de 
Constantinople, car la relation des nonces de Grégoire IX est déjà étayée 
-d'ùne doèumentation de choix. . . ' .. 

La part des ordres mendiants dans cette nouvelle prise de contact 
avec l'Église de Byzance fut prépondérante: celle des fils· de s. François 
davantag~ dans les missions diplomatiques qui leur furent confiée!! par 
la papauté;· celle des frères prêcheurs sur le plan intellectuel des contro-

. verses théologiques. Car c'est un fait, presque tous les écrits· de la polé­
mique latin:è anti-grecque à cette époque sont d'origine dominicaine; 
'il n;y a d'exceptions que pour Nicolas de Cotrcine - qui d'ailleurs ét.ait 
grec de naissance.-, et pour Raymond Lulle, léqueJ..s'u,it une voie,pro-

/ 



Antoine Dondaine 

pre, sans rapport avec les écrits des Pères 90 • Matthieu d'Aquasparta e
1
st 

trop redevable au Contra Graecos pour être excepté. Or, ce qui carac­
térise les travaux dominicains, c'est qu'ils furent tous entrepris, celui 
de s. Thomas mis à part, en terre grecque. Leurs auteurs bénéficièrent 
du contact immédiat avec l'Église byzantine, dont ils perçurent mieux 
les faiblesses et les erreurs, mais aussi accédèrent sans intermédiaires. 
aux sources de sà pensée. Si les objets de la polémique posèrent des li­
mites, souvent étroites, au champ de leurs enquêtes, ils les obligèrent 
a~ssi à multiplier le nombre des témoins interrogés. Ce n'est point par 
hasard que l'anonyme de 1252 et Buonaccorsi nous ont transmis des 
pièces d'une extrême rareté; ils recueillaient les matériaux nécessaires 
à leur œuvre apologétique. Y eut-il jamais, de la part des Latins, sem­
blable effort pour découvrir la tradition grecque, ses Pères et leur 
pensée authentique? 

TEXTES 

I. · Fragment final d'une lettre de Germain II, patriarche de Constantinople li 

Cette pièce esl: précédée d'un bref prologue du polémiste dominicain;. 
nous le reproduisons par manière d'introduction. Le titre placé ici en tê_te du 
texte grec est dans 1~ manuscrit en haut du feuillet, à droite (61•b); il n'est pas 
de la même main que la copie de la lettre. Sans doute est-il dû au dominicain. 
Sur le même feuillet, à gauche, en haut, se lit cette mention d'une autre main: 
« Germanus fuit patriarcha Nichenus tempore Kalogianni Vatacii » (Jean III 
Ducas Vatace, emp. de 1222 à 1255). Les textes entre [ ] sont ajoutés dans 
les marges ou interlignes; les ( ) signalent nos additions. 

« Germani scismatici quondam Niceni presulis maledicta et blasphemias, 
quas contra sacramentum Latinorum ore nefan.do protulit et manu temeraria. 

00 Mss. Clm. 10497, 10544; Vatic. lat. 9344. - Imprimé par I. Salzinger, B. Ray­
mundi Lulli ... Opera omnia, t. II, Moguntiae 1721-1742, pp. 10-ss. - C'est un dia­
logue à trois: d'abord entre un Greè et un Latin, auxquels s'adjoint un Sarrasin en 
quête de la vérité. - G. Golùbovich, Biblioteca ... della Terra Santa, t. 1, p. 378, en 
donne· un résumé succinct. Cfr. J. H. Sbaralea, Supplementum ... ad Scriptores. 
trium ord: S. Francisci. .. , ed. nova, Pars III, Romae 1936, p. 30, n. 207. 

l Ms. Vat. lat. 4066_, fol. 61•-61V, Voir ci-desus, pp. 376-378. 



Contra Graecos 429 

scripsit, equanimiter prorsus noh ferentes, post illa que in disputatione fer­
mentati et azimi dicta sunt aliqua superaddenda esse licet breviter estima­
vimus, ne dum lecta contra fidem suppresso quodam silentio percurrimus, 
merito rei sceleris [a Veritate] arguamur. Scribens igitur dictus blasphemus 
epistolam cuidam nobili domine de Constantinopoli, sic de misterio Lati­
norum verbo ad verbum in suo greco post cetera loqu<u)tus est: 

« Si vis autem scire qua ratione a 
communione azimi avertimus nos in 
brevi totum dicam. 1:;ria sunt que nos 
persuadent abstinere ab eo. Unum 

5 quidem quia prophete Christum sàcer­
dotem nominant secundum ordinem 
Melchisedec et non secundum ordi­
nem Aaron. Melchisedec artos et vi­
num obtulit. Aaron vero post sacrifi-

10 cium animalium, azimos etiam obtu­
lit. Scriptum est enim: « Non ascendet 
artos fermentatus super altare meum >> • 

Igitur offerentes azima. non credunt 
quod venit Christus, qui secundum 

15 ordinem Melchisedec · est sacerdos. 
[Signum enim adventus Christi et 
eius qui in ipso est sacerdotii panis 
,,perfectus est et vinum; et propter 
fermentatum et azimum distinguitur 

20 Melchisedec ab Aaron]. ,Aliud, quia 
Iudei pecus perfectum et immacula­
tum accipiebant ad pas~he sollemp-

II Cfr. Levit. 2,.n; 7, 12 . 15 Mel­

chisedec ms. cor. ex .Aaron 

I'eeµavov 8(287:t'XOV nai-etaexov 

Ntxéaç <pÂa<1<p'Yfµlat xai-à wv àxe­

avi-ov achµawç 't'OV 'XV(!tov iJµwv 

'l'Yj<JOV X(]t<1't'OV. 

El 0é')..eiç oè yvweCaat otà i-tva 5 

Âoyov 't''YJV xowwvtav wv àt;'vµov 

àn:B<1't'(]B<p6µe0a, èv oUyq, 't'O it:iJ.v 

èew. i-eta elal i-à net0ovi-a iJµo.ç 

ànéxw0at èç I avwv. "Ev µév èattv 

O't'l ol 71.:(]0<pij't'at leeéav 't'OV X(]t<1't'OV ro 

. ovoµât;ovat xai-à 't''YJV i-Mw MeÂ-

xiaeoéx, ov xai-à 't''YJV 't'açtv • Aaechv. 

a oè MeÂJCl<1EfOèx aewvç xal olvov 

71.:(]0<Jé<peeev, 0 oè • Aaechv µei-à 't'rJV 

t;wo0vatav xal at;vµa neoaé<peeev. rs 

yéyeani-e . yae· ((OV'X àvaf3rJ<18't'at 

O.(!'t'Oç t;vµwi-àç ènl -rà 0v<1ta<1i-~­

(!t6v µov» .. Âotnàv ol neoa<pé(!OV't'eç 

-rà at;vµa ov nt<1't'8VOV<1lV O't'l ·~wev 

0 X(]t<1't'OÇ O uai-à 't''YJV 't'açtv MeÂ- 20 

)Cl<180è'X tB(]OV(]YOÇ. [<1'Yj,U8to'JI yà(] 

-rijç naeova{aç wv Xeiawv xal 

i-ijç xai-' avi-àv leewavv'Y/ç a 't'éÂetoç 

O.(!'t'OÇ xal o o lv6ç èan, xal lv i-fi 

Ota<pO(]{l, 't'OV àt;vµov xal èvt;vµov O 25 

MeÂxtaeoèu 71.:(]0Ç 't'OV 'Aaechv Ota­

a't'éÂÂei-at] "Eueov. ol 'Iovoaïo, 

n(!6{3awv -réÂetov xal aµwµov ~Âaµ-

1 Aeenuoii: leg. al(lenuoîi Ntuéaç: 

leg. Ntualaç <pÀa<I<pYJµ{at: leg. (J).a<I<pYJ­

µlat 10 leeéav: leg. leeéa 16 yé­

Yeam:e: leg .. yéyean-rat 



43° Antoine Dondaine 

nitatem. Latini autem inperfectum 
et reprehensibile offerunt in sacrifi­
cium, scilicet azimum. Sacrificium 
vero pascha est: « Pascha autem no.:. 

s strum immolatus est Christus » in­
quit Apostolus. Ergo iudaicum pasca 
melius est sacrificio Latinorum. Ter­
cium capitulum est quod apud Vetus 
testamentum et iudaicam culturam 

ro i~fima et inperfecta non erant ac­
cepta Deo [sed hodibilia 6mnino]. 
Infimum autem et inperfectum est 
azimum. Si dicet Latinus quod san­
ctificatur et efficitur corpus Christi; 

15 quomodo id, quod odibile est et re­
pulsum apud Deum tanquam inutile, 
sanctificabitur? Si in Veteri testamento 
infima et inperfecta refutabat Deus, 
quomodo acceptabit nunc, quando 

20 gratie .perfectio illuxit et sol iusti­
tie umbram legis solvit et extermi­
navit? Preterea, quis sustinebit simul 
cum Iudeis sollempnizare? Etenim 
mai or iudaicarum festiv~ tatum fuit 

as èsus azimorum; Habebam et alia 
[multa] tibi scrihere sed proptermul­
tiloquium dimitto; Tu · vero, . usqu~ 
ad mortem tradite a patribus tuis 
fidei at(t)ende et _satage ne supereris 

30 ex deliberatione a veritatis inimicis, 
ut celesti regno cligna habearis. Quod 
et. fiat, fiat. Amen». 

\ 

(3avov elç -r:riv wiJ 116.axa éoe-r:r7v. 

oE {Jè Aaûvot -r:o ài-eÂèç ual bd­

'1/JOYOV neoa<péeovaw èJ.Cvµov elç 0v­

atav. fJ 0vata {Jè 116.axa èadv. i-o 

yàe 116.axa fJµwv vnèe fJµwv fr60rJ 5 

Xeta-r:6ç, <prJ<1lv o • An6a-r:oÂoç. Âot­

nov -r:o lov{Jaïnov Il aaxa neeï-r:-r:6v 

èai-t -r:fjç Âai-wtnfjç 0va{aç. Tehov 

nè<paÂawv, lht ual naeà -r:'fi naÂatf/. 

ual lovCJaïu'fi Âai-eetq, -r:à uoÂo{Jà ro, 

ual à-r:eÂfj àne6aCJen-r:a 'fjaav -r:qï 

0eqï [ ual µt<1rJ-ià nav-r:eÂwç] · uo­

Âo{Jov t,è 1:0· tJ.Cvµov nal à-r:eUç. el 

t,è Uyet o Aaûvoç lht aytaCei-at ual 

ytve-r:at awµa Xeta-r:ov, nwç ,, -r:o ,,s; 

µtaovµevov naeà -r:ov 0eov ual 
, r: 'l (3 \ , 

anoa-r:ee<poµevov wç uo,.,o ov ay.ta-

a0fJaei-at; el yàe èv -r:'fi naÂai{f, -r:à 

uoÂo{Jà ual à-r:eÂfj ànwi-eé<pe-r:o, 

nwç neoaCJé~ei-at vvv, 8-r:e rj ' -r:fjç 20 

xaet-r:oç -r:eÂet67:rJÇ ènéÂaµ'I/Jal nal 

ô ff Âwç -r:fjç &uato<1VV'fJÇ -r:riv irntàv 

wiJ v6µov MeÂvae ual lj<pavtaev; 

ual -r:tç àvé~e-r:at avveoe-r:6.Ceiv -r:o'iç 

'Iovt,alotç; _ rj yàe µt~ylai-rJ -r:wv 2s 

lovCJaïuwv éoetwv · fJ àCv~o<payta_ 

èa-r:tv. Elxov ual èJ.ÂÂa noÂÂ.à -r:otav-

-r:a Y(!U'I/Jat. CJtà {Jè -r:riv noÂvÂ.oytav 

à<pt'f}µt. (1'1) {Jè µéxet 0ava-r:ov i-fjç 

nai-eonaeaM-r:ov aov· nta-r:ewç àvi-- 30 

éxov, ual anev& µri vturJ0'fiç uai-à 

neoateww vno -r:wv -r:fjç àÂrJ0e{aç 

èx0ewv, Zva -r:fjç -r:wv oveavwv (3aat­

Âetaç â;tw0'fiç. 8 ual yévot-r:o, yé­

vot-r:o. 3S: 

4 I Cor 5, 7 
erant 

10 non (fol. 61v•) 11 à:reÂfj (fol. 6zvb) àne611<5ewra 

21 ènéÂ.aµtpai: leg. biéÂaµtpe. 



Contra Graecos 431 

II. Fragment d'une lettre de, Dominicains de Géorgie 1 

Querite in libro Grecorum in quo frequenter dicitur Pascha, Pascha. 
Pascha, qui nominatur hiberice Zatichi, Cantus Theophanos, qui cantatur se­

, cunda feria post Pentecosten, xviij versu, et invenies sic: « Veni Sancte Spi­
ritus, etc. Quia tu es fluvius deitatis, procedens a Patre et Filio l>, 

.Hoc testimonium perhibent fratres predicatores, qui sunt in Hiberia, se sic s: 
invenisse, nam libri Hyberorum de greco translati sunt antiquitus. 

Super sacrificio de azimo non contradicunt nobis Hyberi, nam scriptum 
est apud eos, in vita sancti Georgii de Monte Sancto, qui fuit interpres. Ille 
sanctus Georgius venit Constantinopolim coram imperatore. Et erant in 

. curia principis Grecorum principes Romanorum . et Armenorum, inter se 10 

conquirentes de diversitate· que est inter Grecos, et Romanos et Armenos in 
sacrificio misse. Et nesciebant invenire rationem. Et dixit imperator ad illum 
sanctum Georgium: cc Venerande pater, doce nos de factis istis, nam. nichil 
magis exigitur ab imp(!ratore quam recta fides. Ego sum homo iuvenis, ex<er)­
citatus in armis et militaribus rebus, sed in spiritualibus inscius. Tu autem et 15. 

libros grecos et hyberos p~ofunde nosti; insti.-ue igitur nos ». Respondit ilie: 
, « 0 illustris impera,tor, postquam inter Grecos sepius intraverunt hereses et 

s<c)isinata, cure fuit antecessoribus tuis patribus imperatoribus congregare 
. concilia, que diffiniebant quid tenendum et credendum. Inter ceteros autem 
hereticos, fuit quidam nomine Apolinaris episcopus Seulecie, qui asserebat 20 

Chrisi:um non habuisse a,nimam neque spiritum, sed divinitiy; erat ei pro 
anima et vegetabat corpus amens, Ille Apolinaris. Et propter · hoc congrega:­
.tum fuit concilium quod dixit: cc Confitemur Christum esse Deum veru,m. et 
verum hominem ll, Verus aut.em homo non est nisi habeat corpus et animam . 
. Ad de~truction~:in igitur illius erroris instituerunt sancti patres, quod in, d~, 2$ 

minico sacramento poneretur fermentum ·quasi vivificum, qU:id et motivum, 
.. et sal quasi in signum rationis, quod habuit veram animam rationalem; aqu~m 
autem in calice, quia de latere Christi exivit sanguis et aqua. Sed in· Latino.s 
nunquari:J. subintravit error, et postquam semel fidem acceperunt, nunquam .ad 

. dexteram vel ad sinistram declinaverunt; sed sicut receperunt a beato Petro 30, 

principe apostoloruin sic tenent. Immo, sicut ipse beatus Petrus accepit a 

5-6 nous mettons en italiques cette annotation du transcripteur de la lettre 
8-ss ce fragment de la légende de s. Georges l'Hagiorite correspond aux §§ 76s78 

· de l'édition latine (d'après le géorgien) due au P. Paul Peeters, Annalecta Bol­
landiana, t. 36-37, ann. ·1917-1919, pp. 136-138. - Buonaccorsi, Thesaurus, rap-• 

, porte ce récit mais comme il prend la liberté de remanier la langue, il n'y a 
pas lieu de retenir ici ses variantes 9 l'empereur Constantin· Ducas 9 erant:: 
ms erat . 12 dixit (fol. 66r) imperator 14-15 ms. excitatus 22 ms vegetatat. 

1 Vat. lat. 4066, fol. 65v-66r, -.J Sur cette lettre, .v. ci-dessus, pp. 



432 Antpine Dondaine 

Christo in cenam, sic ipsi usque hodie consumant et faciunt. Et non est in 
hoc differentia a:liqua dummodo sit vera fi.des ». - Quod cum audissent impe­
rator et Romani principes, qui aderant, gavisi sunt vehementer. Sed Armeni 
confusi sunt multum quando dixit de eis: « Falsa fi.des nec nomen habet ». 

s Armeni de azimo consecrant, sed aquam in calice non apponunt, nec ce-
lebrant diem Nativitatis Domini, nec dominicam Annuntiationem per Ga­
brielem factam eo tempore quo ceteri christiani faciunt, sed alio tempore. 
Nam in ceteris de facili consentiunt Latinis. Errant autem in hoc, 'quod idem 
esse dicunt in Christo naturam et personam; Latini autem dicunt unam per-

•o sonam et duas naturas, idest divinam et humanam. 
Confitentur Hyberi, et scriptum habent « oinnis error qui fuit per Roma­

nam ecclesiam destructus est», et quod omnium conciliorum capud est papa 
romanus. Hyberi idcirco conficiunt de fermentato sicut Greci, non quia her­
ror aliquando fuerit inter eos, sed quia translationem scripturarum habent 

rs a Grecis, et idcirco eorum ritus tenent. Latini idcirco non mutaverunt, quia 
ubi non est morbus non est necessarià medicina. Utique fermentatum illud 
et sal quasi medicamentum est datum per spirituales medicos contra heresim 
Apolinaris. Et 'idcirco concilia facta sunt ultra mare ubi erat infirmus ». 

III. Textes de Théoctiste, métropolite d' Andrinople 

Les deux pièces suivantes sont tirées de la recension originale du The­
saurus veritatis fi.dei de Buonaccorsi (ms. Paris BN., gr. 1252, fol. 24r-25v; 
49v-53v). Nous les reproduisons ici moins à raison de leur contenu historique 
ou théologique, <,l'intérêt somme toute médîocre, qu'à raison de leur valeur 
de témoignage. On peut compter sur le bout des doigts les prélats grecs qui 
adhérèrent franchement à l'Union réalisée à Lyon en 1274, sous la pression 
de l'empereur Michel Paléologue; plus rares e.µcore furent les défenseurs des 
thèses latines controversées. Théoctiste était métropolite d' Andrinople au 
moment de la déposition du patriarche Jean Veccos (1283); on savait, par 
l'historien Georges Pachymère (De Andronico Palaeologo, I, 7; édit. Bonn 
1835, p. 25; PG 144, col. 30 A. - Cfr. M. Lequien, Oriens Christianus, t. I, 
Paris 1740, col. 1176, n. XIX) qu'il avait eu une attitude modérée dans cette 
affaire. Désormais il dev~a être nommé parmi les défenseurs byzantins de la 
doctrine de la procession de !'Esprit-Saint « ab utroque », avec Jean Veccos, 
Georges le Métochite, Constantin Méliténiote. Dans le premier fragment 
Théoctiste prend la défense de l'orthodoxie de s. Jean Dam~cène; peut-être 
s'inspire-t-il d'une source latine! La seconde pièce est un commentaire, adressé 
à un certain Alexandre, · d'une strophe d'un des cantiqties de, s. Théodore le 
Studite .. C'est là que Théoctiste traite des processions divines; son discours 
abonde de réminiscences patristiques grecques. 

II Hyberi: cor ms ex Hybrerei vel Hyberei 



Contra Graecos 433 

I. <Theoctistus, De sancto Ioanne Damasceno). 

< 0eo')(,-d<n:ov > • Ac5etavov:rt6Â.ewç 
'ladov · wç 6 Aaµaa')(,'fj'VOÇ OV')(, 

-iJv èv -r<f> ')(,àlQ<{> -rfjç àv-rt&'X,{aç, 
')(,a0' â <paG'X,OVa{ Tl'Veç, àÂ.Â.à µaÂ.-

5 Â.O'V èv T<{> ')(,alQ((! Tfjç évwae<.oç Tfjç 
è')(,')(,Â,rwtaç. -iJv yàe èv -ra'iç iJµéeatç 
{JaatÂ.éwç )ûv Aéov-roç wv 'laav­

eov TOV Bt'X,O'Voµaxov, :rtaTQlUQXOV 
c5è Kwva-ravnvov:rt6Â.ewç -rov µa-

ro ')(,aetov I'eeµavov, ;,i-a,;,i-a c5è -rov 
âytw-ra-rov I'erJroetov, oi5 ')(,al èm­
a-roÂ.al èµ<péeov-rat :rteoç -ràv àae{Jfj 
{Ja<llÂ.éa. -rotvvv ')(,al èv -r<f> ')(,ate<f> 
-rov-rq>, -rfjç è')(,')(,Â,'fja{aç ')(,a')(,ovµe'V'fjÇ 

•s V:rt'O TW'V et')(,O'Voµaxwv, µe-rà TW'V 
aÂ.Â.W'V ')(,al Ot TQetÇ oi5-rot <p<.oUTfjQBÇ 
ëÂ.aµ:rtov· 6 µèv èv -rfj 'Ava-roÂ.fj, 6 

Aaµaa'X,'fJ'VOÇ c5rJÂ.aMJ, 6 €5' èv -rfj 
Avaet, 6 µa')(,UQlOÇ c5fjÂ.ov {frt I'erJ-

20 y6ewç, 6 c5è I'eeµavàç èv -rfj {Ja<ll­
Â.evovan. TW'V :rt6Â.ewv. ')(,at :rtae­
fjÂ.0e µèv -rwv éMe Aéwv 6 "laav­
eoç, à:rtijÂ.0e €5' è:rt' av-r<[> ')(,al 6 
.vlàç av-rov. Kwva-ravûvoç 6 Ko-

as :rtewvvµoç <')(,al 6 ë')(,yovoç av-rov 
')(,al oµwvvµoç >. -rov-rov c5è -rov 
vadeov Aéov-roç & v[àç 6 Kwv­
a-ravûvoç avv -rfj µ'fjTQl av-rov El­
e~vn T'f}'V é{JMµ'fj'V avve')(,e&-rrJae avv-

3o oc5ov, èv fÎ ifoxev 6 :rta:rtaç 'Ac5eta-

1 'Av~eiavovn6Âewç cod. 4 ua0à 

cod. ubique; similiter ~7JÂov6n, ita0à etc. 

Secundum archiepiscopum Andro­

nopolis. Sciendum quoque quod Da­
mascenus non fuit in tempore di­
scensionis, ut quidam dicunt, set 
magis in tempore unionis ecclesie. 5 

Fuit quidem temporibus Leonis im­
peratoris Yssauri, ympugnatoris yma­
ginum, patriarche autem Constan­
tinopolitani beati Germani, et sanc­
tissimi pape Gregorii, cuius epistole 10 

extant ad impiissimum imperatorem 
predictum. In tempore igitur hoc, ec­
desia persecutionem patiente ab yco­
nomachis, idest ymaginum s( ancta­
rum) impU:gnat<;>ribus, cum aliis; et hii 1s 
tres quasi luminaria effulserunt: hic 
quidem in Oriente, Damascenus sci­
licet; ille autein in Occidente, beatus 
scilicet Gregorius; set Germanus in 
regia urbe. Subtracto autem Leone ao 

Ysauro, successit ei filius eius Con­
stantinus Copronimos nominatus, et 
nepos eius similiter et ipse Coproni­
mos dictus. Huius autem ultimi Leo-
nis filius, Constantinus nomine, cum 25. 

matre eius Y rini, septimam sinodum 
congregavit, in qua rexit papa Adria-

23-24 , Copi;~nimos: leg. Leo (IV 
Chazarus). Buonaccorsi a rapporté si­

militer à Copronimos 1 faisant un con­
tresens, puisque nepos se rapportait à 

Leo, Cette erreur prouve que le nom 
n'était pas exprimé dans le texte grec. 

10-ss Soit s. Grégoire III, pape de 731 à 741, soit, plutôt, s. Grégoire Il, 
pape de 7r5 à 731. Tous deux résistèrent à la persécution iconoclaste, déchaînée 

' par l'empereur Léon III. - S. Germain dut céder le patriarcat de Constanti­
nople en 729. - S. Jean Damascène mourut probablement en décembre 749. 

28 - Arch. Frl1lr. Praed. - XXI. 



1 

1 

1. 
1 

434 Antoine Dondaine 

v6ç, OVG'YJÇ 1:fjç benÂ'Yja{aç 1:ip 1:61:e 

nvwµb'YjÇ. nal hteU(!d't'YjGBV n rfjç 

ènnÂ'Yja{aç lvwatç lwç wv nat(!OV 

èv 'i[> o tf>dmoç, wç µ'Y} ?IJCpBÂe, wv 

s na't(!ta(!xtuov 0e6vov ènéf3'YJ, av-,;oç 

yae èanv o 7:0 axtaµa 1:fjç èunÂ'Yj­

ataç notfJaa,ç. &é{3'Y}aav o:iJv &:no 

wv Lfoµaan'Yjvov. lwç wv t/>w-,;{ov 

xe6vot éna1:6v, rj nal µtne6v · rt 

10 ne6ç. rjv ~è èv 1:fj ènnÂ'YJGÜ!, wv 

0eov -,:6-,;e St(!1]V'YJ ual oµ6vota. 

(j)(17:8 ovn rjv èv -,;ip nat(!<p wv axt­

aµawç rJ 1:fjç àvn~intaç o µana­

(!toç · 'IwaVV'YJ> o ,1 aµaGU'YjVOÇ, àÂÂà 

IS µa.J..J..ov- èv 1:fj évwaet nal 8t(!1JV'(/, 

II B(!t ~è 7:0V 8n ovn 17noJ..ov-

0'YjG8 ~ip Myµan wv 0eo~wefJ1:ov 

J..éyoµev -,;avw ... -,;{ç ôvn oMe 't'.OV 

L1aµaan'Yjvov µa0'Yj't'YJV nal àn6Âov-' 

20 0ov 1:fjç èuuÂ'Yjataç nal 1:wv -,;av't'YJÇ 

~oyµa-,;wv èg'YJY'YJ't'YJV ual ~,Maua'J..ov/ 

1:fjç ènnlrwtaç ovv àva0éµan na­

e·a1tsµ1tova'Yj~ · -,;à · tov 0eoM>'efJwv· 

~w~ena uecpa'J..aia, Il na-,;à 1:wv 

1 2s ~w~ena necpaÂatwv . wv aytov Kv-. 

etÂJ..ov avvéyeacpe, nwç lµe'J..J..ev 

qxoiov0fja~t èv. wvnp 1:ip µé(!et o 

L1aµaan'Yjv6ç 1:ip 0eo~W(!1J'tl/), rJ 

nwç lµe'J..J..ev èn~tuûv Myµa 8:nee 

30 ual av1:oç o avyyempaµevoç àne­

{3â'J..J..e1:o; ual · yàe el nal ta'J..J..a 

0avµaa-,;oç rjv o 0eo~W(!'YJWÇ, èv 

WV'tl/) 7:<p µé(!Bt navv neoabr,1:atGB. 

lJ nal av-,;oç 1:0 olne'iov imyvovç · 
35 acpa'Jµa, wiç -,;ijç µe-,;avotaç cpa(!'-c 

µanotç wvw ègt&aaw. a'J..J..wç 7:8 

o . 0eo~W(!'YJWÇ 1:0 èn wv Yfov r} 

-17 @eo'èiwerr:oç; cod. · u.bique. 

36 ài.ï.; wa-ie cod. 

nus ecclesiam ~une unitam. Et per­
severavit ecclesie unio usque ad tem­
pus in quo Focius fraudulenter et 
in,debite usurpavit, et ut non debuit 
patriarchatus thronum optinuit.· lp~e· 5 

enim scisma ecclesie fecit. Transie­
runt igitur a Damasceno usque ad 
Focium anni centum vel parum plus, 
Fuit autem in ecclesia Dei tune pax 
et concordia. !taque non fuit in tem- 10 

pore scismatis seu d~cessionis beatus 
Johannes Damascenus, set potius in 
tempore unionis et pacis. 

Ad ostendendum autem quod non 
fuerit secutùs dogma Theodoriti, lo- 15 

quimur hec et sic. Quis non novit seu 
ignorat Damascenum discipùlum et 
allumpnum ecclesie et ipsius· dogmà..; 
tum interpretem et magistrum? Ec­
clesia · igitur .. tradente anàthemati io 

Theodoriti XII capitula, que contra 
duodecim capitula beati Kyrili con-. 
scripsit, qùomodo sequeretur in hac 
parte Damascenus Theodol,"itum, aut 
quomodo deffenderet dogma quod 25 

ipse conscripsit abiciens; etenim et 
si in aliis mirabilis fuit · Theodori­
tus, attamen in hac parte valde off en-. 
dit et oberravit. Propter quod · ipse 
proprium cognoscens vicium et erro- 30 

rem penitentie remediis reparavit. 
Et aliter Theodoritus ex Filio vel per 



· Contra:·Graecos.\ 435 

tn· Yfov ëxetv "C~V fJnae~w -cà Ilvev­

µa -cà aywv wç {JÀaa<pr,µov à;n;ée~ 

(!t1pev èv tip -cfjç µaxri; ual àv-ctÀo­

j,{aç uateif>, ual ovi5' · 8).wç èi5éxew 

s offre -cà èu -cov Ylov offre -cà i5tà 

-cov Yfov. o i5è L1aµaaur,vàç -c~v 

lvav-ctav {Jai5tf;et oMv. i5tà -cov 

Ylov yàe èu Ila-ceàç -cà Ilvevµa 

. i5oyµa-clf;et èunoeevea0at, onee èa-cl 

10 i5tà "COV Yfov ëxew "C~V fJnae~w. 

el i5è Uyet nç 8-ct -cà èu -cov Ylov 

w,;ayoeevet, Àéyoµev· ovu w,;ayo­

eevet -cà èu Ylov àv-cl "COV WÇ i5tà 

. -cov Ylov· av-càç yae èa-ctv o Àéywv· 

1s «Ilvevµa Ylov, ovx wç è~ av-cov, 

·&;..;..· WÇ tn· av-cov BU wv Ila-ceàç 

BU:rtoeev6µevov· µ6voç yàe a'i-ctoç 

o Ila-cfJe»· &;..;..! w,;ayoeevet. wç bè 

:rt(!W"C'Y/Ç àexffç ual al-ctaç BU "COV 

20 Ylov elvat -cà Ilvevµa -cà aywv. 

&a-ce -cà avvay6µevov -cov-c6 B<J-ctv· 

à;n;r,y6eevaev o L1aµaaur,vàç -cà 

Ilvevµa Bu. -cov Yfov Uyea0at, ovx 

07:t ovu B<J"Ct i5t' av-cov BU "COV Ila-

25 -r(j6ç, &;..;..· on ovu ëa-cw . àextuôv · 
a'i-ctov o Ylàç 't'OV Ilvevµa-coç, ëxet 

i5è -rà Ilvevµa Âa{Jwv. av1:à naeà 

-cov Ila-ce6ç. ual yàe -cà Ilvevµa 

-cd . aywv el ual BU "COV Yfov f}r,Ofj 

ao r} i5tà -cov Yfov, xeewv Àoytf;ea0at 

-ràv avaexov Ila-céea, àëxiuàv ual 

:rt(!W"COV a'i-rwv av-cov. ual O"Ct elç 

"COV't'OV -càv <Juo;n;àv w,;o-cetvet 11 i5ta­

' vota wv aytov na-reàç 1jµwv 'Iwo.v-

as vov -cov L1 aµaaur,vov i5fjÀov èu -cov 

B:rtayoµévov. elnwv yàe «Ilvevµa 

Yfov, ovx wç B~ av-rov &;..;..• wç 

29 WJ0fl: leg. é'fJ0el'f} (?) 

Filiuin habere existentiam Spiritum 
Sanctum tanquam blasfemiam re­
pulit ac abiecit, ut pote a beato Kyrilo 
astrictum et dictum in tempore di­
scessionis et scismatis, nec omnino f 
suscepit ex Filio nec per Filium Spi.; 
ritum Sànctum existere. Damascenus 
autem contrariam gradit4r viam. Per 
Filium enim ex Patre Spiritum Sanc­
tum dogmatizat proce~ere, quod est 10 

per Filium existenciam habere. Si 
quis autem dicat, quod ex Filio neget' 
Spiritum Sanctum, dicimus non ne­
gat ex Filio, pro eo quod est per Fi­
lium. Ipse enim est qui dicit cc Spi- 15 

ritum Sanctum Filii non tanqu~m ex 
Filio, set tanquam per Filium ex Pa-
tre \procedentem: solus enim causa 
Pater )); sed negat tanquam ex primo 
principio et causa esse ex Filio Spi- 20 

ritum Sanctum. !taque, quod con~ 
cluditur et intenditur est istud: Ne­
gavit sive non dixit. ( quod melius 
irespondetur dictioni grece quod 
est cc apigorepsè ll) Damascenus Spi,., 25 

rit1;1m 'Sanctum ex Filio dici, non: 
quia non sit per ipsum Filium ex 
Patre, set quia non est principali~ 
causa Filius Spiritus Sancti. Habet 
enim Spiritum Filius, accipiens ipsµm 3o 

a Patre. Spiritus namque Sanctus etsi 
ex Filio dicatur, vel per Filium, opor-
tet intelligi inprincipiatum Patrem 

'principalem et primam causam ipsius 
Spiritus Sancti. Et quod ad hoc ten- 35 

dat intelligentia patris nostri Iohan-
nis Damasceni perspicuum est ex 
hoc quod s:ubiungitur: cum enim di­
xisset cc Spiritum Filii non tanquam 
ex Filio, set tanquam per . Filium . 40 

15-ss De fide orthodoxa, I, cp. 12 · 
(PG 94, col. 849 B) 



436 Antoine Dondaine 

{Jt' afn:ov be -r:ov II m:eàç B'X'J'CO­

(!BVOµevov» naeev0vç èn17yaye· (( µ6-

VOÇ yàe afnoç o Ila-r:17e », µ6vov 
• l 1h, • , .<: , - ·v• - , 

OVX AcyWV
0 « Bi 'Xlli uia 'WV .l WV "CO 

s llvevµa, -xal è-x -r:ov Yfov. à,î,î' àe­

xmov -xal 'J'C(!W"COV aï-r:iov O Ila-r:17(!». 

ips-qm ex Patre procedentem », sub­
iecit continuo: << solus enim causa 
Pater J1, quasi diceret « etsi per Fi­
lium Spiritus et ex Filio sit, attamen 
principalis et prima causa exis#t s 
<Pater)». 

1 Nota diligenter hic et in sequentibus, quod ((solus enim causa Pater Spiritus 

Sancti » nunquam invenitur dixise Damascenum, sicut probavimus bene in sex 
damascenis. Set videntur Greci corruptores librorum addidisse, et hoc in xiii 0 • 

capitula, ubi agitur de ista materia. Et quia Damasceni liber archiepiscopi An­

dronopolis et aliorum de partibus Constantinopolis sic habent, ideo predictus 

archiepiscopus volens intentionem Damasceni salvare sic exponit. 

2. <Theoctistus, De processione Spiritus Sanctt' ad Alexandrum). 

@eo-x-r:la-r:ov µ'Yj"ï(!onoÂfrov 'A­

c5eiavovn6Âewç._ 'EneibiJ xeiJ -r:àç 

-r:wv rptÂwv µiJ naeai-r:e'ia0ai à~uh-

,o aeiç, ual ·µa.Âia0' {fre o Â6yoç elrJ· 

neel @eov, &à fJeaxéwv ànoueivov­

µat aoi neel div fJem-r:rJ<1aç, vlè • AU­

~avbee nµiw-r:a-r:e. 'YJem-r:rJaaç yàe 

neel -r:ov -r:eiabiuov "i(!O'J'Cll(!tov O'TCB(! o 
15 BV aytoiç na-r:iJe fJµwv @éobweoç_ 0 

I-r:ovbt-r:rJÇ BV -r:'fj èvva-r:n <Mn -r:ov 

ua-r:à -r:iJv 'An6ueewv <-r:'fj. èuuÂ'YJ­

atq. fJµwv avvexwç (?) 'lj)aÂÂo­

µévov > uav6voç è~é0e-r:o, onee ual 

20 lxei ov-r:wç· . 
«M6vov µovoyevv~-r:oe µovoye­

vovç Yfov 'J'Cll"i'IJ(!, ual µove µ6vov, 

Theoctistus archt'episcopus Andro­

nopolis. Quoniam quidem oportet 
amicorum non respuere preces et 
maxime quando de Deo poscitur ,o 

sermo, per pauca respondeo tibi de 
quibus interogasti, fili Alexander 
karissime. Interogasti enim de tro­
pario triadico, idest de hymno qui 
legitur in reverentia Trinitatis, quem , s 

p recipuus in sanctis pater noster' 
Theodorus Studita exposuit in viiij 0 

cantico canonis, quod in ebdomada 
carnisprivii iugiter canitur ab ec­
clesia nostra,. quod troparium ita se 20 

habet 2
: 

(( Solius unigenitor unigeniti Filii 
Pater Il et sole solius, lumen luminis 

7 'Avc5eiavovn6,1,ewç cod. 

yevijTO() cod. ubique. 

21 µ"ovo 6 Pater supplevi ex graeco 17 ms 

spudita 17 exposuit irno edidit 

1 Ce § t;st de Buonaccorsi. - Le texte reçu d-q De fi.de orthodoxa (1. c.) 
porte bien µ6voç yàQ aÏTtoç 6 Ilan'Je, quoi qu'en dise_ Buonaccorsi. 

2 [Cite le triadikon, (c'est-à-dire l'avant-dernier tropaire, à insérer avant le 
Gloria Patri ... ) du neuvième cantiqùe du canon de s. Théodore Studite, qui se 
chante le dimanche de Carnaval ( = Sexagésime selon le rit romain). Cfr. l'édi­
tion du Triodion, Romae 1879, p. 4~ R. Loenertz]. 



Contra Graecos 437 

<pwç <pwr:àç ànavya<1µa, xai µ6vov 

µdvwç µ6vov 0eov liywv Ilvevµa, 

Kvetov XV(!WV 1Jvr:wç 1Jv, di Tetàç 

µovàç ayta, <JW<JOV µe 0eoÂoyovv-

5 nz ae». 

Kai r:à µèv 1:eo:1uzewv l!xet o{J­

r:wç. X(!'YJ t5è r:àv µéÂÂovr:a 0eoÎ,,o­

yeiv 'TC(!OrJyovµévwç ànà r:wv xetµé­

vwv àexwv xai naeat5et5oµévwv r:fj 

10 èxXÂrJ<lÙ!, XBX7:fj<J0at r:àç à<po(!µaç, 

l!netr:a xal r:àv <1uonàv ànofJÂé­

netV r:ov 0eoÂoyovvr:oç aylov, xai 

8not r:etvet . o-or:oç, l!xetv · t5è xai 

dt5rJ<JtV àie_et/Jfj 7:WV 0etwv I'ea<pwv, 

15 àï,,ï,,à µ'f/l5è :neàç <ptÂ0<1o<ptav àµa-

0wç l!xew, . ywÔJ<Jxetv t5è àxeiflwç 

uai neei r:àç X(!n<Jetç r:wv <p~vwv, 

noiat el<Jtv oµwvvµot, 'TCOtal <JVV­

wvvµot uai noîat µovwvvµot, xai 

20 nwç vneewvvµtxwç ènl 0eov M­

yovr:at wç r:à vneeov<1wç 0'0<1la, 

vnée0eoç, vnée<pwç, uai r:à 1:0tavr:a, 

uàl no'iat -rwv <po:ivwv Myovr:at 

XOlVWÇ èni -r:fjç Tetat5oç 8ÂrJÇ, xai 

2s no'iat o'O 'XotVwç, àï,,ï,,' lMwç. xai 

ènet6~ elat -r:tva Âey&µeva µèv nal 

è<p' fJµwv, Âey6µeva t5è uai èni 

0eov, . X(!'YJ -r:àv µéÂÂovr:a 0eoÂoyeiv 

àn-ra{<JT:WÇ ytVW<JUetV xai 1:rJV 1:0V-

30 1:WV t5ta<pO(!aV, xai 'TCWÇ µèv Âéyov-

1:al ècp' fJµwv, nwç t5è èni 0eov, 

µnnwç aÂÂrJV a,Î,,Î,,wç 7:a'iç Âé;e<Jt 

xewµevoç elç a'Or:à -r:à xecpaï,,dwv 
.11 I \ , 'fJ , \ .111 

xivuvvevan, 7:'YJV ev<1e etav .. enet ue 

3s r:avr:a vne0éµe0a xal àvwµoÂoyn­

aaµev, <pé(!e, 'TCB(!L 1:0V 'TC(!OXetµé­

VOV <1uonn<1wµev. X(!'YJ t5è 'TC(!WT:OV, 

wç èv ot5rJylaç Mycp, neei r:ov r:e6-

nov -rfjç 0eoÂoylaç µtX(!OV 7:t bta"-

40 ï,,a{Je'iv •• t5iaeei-r:at r:otvvv ô -r:fjç 0eo-

splendor Il et sole solum solius Dei 
Sancte Spiritus, principalis Domini 
essencialiter ens. 0 Trinitas unitas 
sancta, salva me theologizantem tibi >>. 

Et troparium quidem sic se habet. s 

Oportet autem eum qui vult theo­
logizare, principaliter a principiis 
positis et ecclesie traditis habere oè­
casiones, deinde intentionem theolo~ 
gizantis sancti respicere, et quo ten- 10 

dit intentio eiÙs. Habere autem sen­
tentiam certam divinarum Scriptura­
rum, set nec ad phylosophiam inscie 
se habere, nec non diligentem habere 
cognitionem circa usus vocum, et que 15 

sint itaque equivoce et que univoce, 
et que inter has solivoce, scilicet 
simplicis significationis, et quomodo 
supervoce, superheminenter videli-
cet, plura in Deo dicuntur, ut super- :ao 

substantialis essentia, superdivina, su­
perluminosa et huiusmodi, et que vo­
cum dicuntur communiter in Trini­
tate tota, et que non communite.r set 
proprie. Et quoniam quedam sunt as . 

que dicuntur et. in nobis quidem et 
in Deo, etiam oportet eum qui vult 
theologizare irreprehensibiliter co­
gnoscere numerum, differentiam ho,­
rum, et quomodo quidem dicuntur 3o 

in nobis, quomodo autem insuper et 
in .Deo, ne forte aliter et aliter dictio­
nibus utens in ipsum periclitetur ca­
pitulum, quod est pius cultus et reli-
gio sacra. Set quia hec supposuimus 3s 
et professi sumus, age fili, de propo-
sito .speculemur. Conferens autem 
est vellud in introductionis sermone 
de modo theologie aliquantis pertrac-
tare ut compeildiosa sint et perspicua 4o 

3 en~ scripsi: ms erit (cfr. p. 440, ·r7) 

5-6 sic distinguit ms. 



438 Antoine, Dondaine 

Âoytd.ç · Myoç, wç èv usrpaÂatq> sl­

ftsîv, slç 6vo 'ïaiJ'ïa. StÇ 7:8 't'O évt­

aiov -,:ijç (fJV<JSWÇ ual, 7:Ô 'i(!ta6tuov 

-,:wv {m:0<11:a<1swv. ual, q> µèv Â6y<p 

5 lvoiJV'ïat ov &fle'YJV"Cat, q> 6è Myq> 

6tauetvovûu ov <Jvvanwv-,:at. ov 

y_àe évovv-r:at ua0' 8 -,:eta, ÙÂÂÙ 

ua0' · 8 /Jv, wfü' ll<1nv ofota µta· 

ov6è 6tateovv-r:a_t ua0' 8 lv, àÂÂà 

10 ua0' ô -,:eta, wv-,:' ll11n ne611wna 
I \ "11 > \ < 1 I 0' 'i(!ta. uat aAAOÇ s<J'itv o Aoyoç ua 

av' è<Jnv ëv o 0s6ç, ual, aÂÂoç è<Jûv 

ua0' 8v vnaexst -,:eta. ual à6vva­

wv, ua0' 8 /Jv è<Jnv vnd.Qxsw -,:e{a, 

1s rj ua0' 8 -,:eta vnaexsw lv. 0swesî­

-,:at wtvvv -,:à ëv èv w ï:ç 7:Qt<Jt, ual 

-,:à -,:eta èv i-cp évt, Mxa <1vvaÂot-

q;fjç ual, <1vyxv11swç. -,:av-,:a yovv 

neo0swen11avi-sç bd l''YJV leµ'Yjvstav 

20 7:0V neoustµévQV {JaM<1wµsv. 

. «M6vov µovoysvvfji-oe µovoys­

voifç Yfov II ai-ne)). <1Uo:n6ç è<Jnv 

èv-,:aiJ0a l'lp aytq, . nsel l'WV neo<1w­

muwv l6twµd.i-wv i-ijç aytaç ual 

25 Cwaexiuijç Teia6oç &aÂa{Jsîv. ual 

ènst6'YJ {JovÂsi-at 6sîf;at -,:av-ra aµt­

ui-a hal, àÙowcovrJi-a neoç aÂÂrJÂa, 

àq;~ mv sl<Jw Wta, 6oyµa-,:{Cst i-ov 

II a-,:éea µ6vov na-,:éea. ual yàe èv 

30 -,:fj Teta& 0 IIaT'YJ(! uvetwç µ6voç 

ual µ6vov na'i'YJf! uvetwç, wç 11.vae­

xoç ual àva{noç, ual on ovu èyé­

vsw newwv vE6ç, llnstw nai-ne• 

µ6yov, on nai-ne µ6vov ual ovx 

35 vl6ç. ènst6'YJ 6è ual o Yl6ç ual i-o 

, IIvsiJµa be 'iOV IIai-e6ç, Zva µn l'tÇ 

ual, i-o IIvsiJµa voµforj vE6v, «M6-

37 M6vov: µovov cod. 

intellectui que dicuntur. Dividitur 
· quoque theologie sermo, ut sumatim 
dicatur, in hec duo: in unicum, scili­
cet nature, et triadicum siv~ trinum 
ypostaseum, personarum scilicèt; • cit 5 

qua quidem ratione uniuntur nulla­
tenus distinguntur, et qua insuper 
ratione distinguntur nullatenus co­
pulantur; Non enim uniuntur secun­
dùm quod tria set secundum quod 10 

unum, hoc est una essentia; nec etiam 
dividuntur secundum quod .unum 
set secundum quod tria, idest tres 
persone, et alia est ratio secundum 
quam Deus est unum, et alia secun- 15 

dum quam Deus existit. Et inpossibile 
secundum quod unum est existere 
tria, vel secundum quod tria existere 
unum. Consideratur igitur unum in 
tribus et tria in uno, sine commisione 20 

et confusione. Hec, inquam, percon­
templantes ad expositionem propo-
siti accedamus . 

<< Solius unigenitor unigeniti. Filii 

Pater >>. lntentio est hic s~ncto de 25 

personalibus proprietatibus sive ydio­
m,atibus sancte et vivifie~ .ac princi­
pifice Trinitatis tractare. Et quia vult 
ostendere hec incommixta et incomu­
nicabilia ad invfoem et immobilia ex 30 

e9 quod propria sunt, dogmatizat 
Patrem solum patrem. Nam et in 
Trinitate solus Pater proprie, et so­
lum pater proprie ut incausatus, in­
principiatus et incommunicatus, et 35 

quoniam non fuit primo filius postea 
pater, solum quia pater tantµm et 
non filius. Quoniam aµtem Filius et 
Spiritus Sanctus ex Patre, ne quis et 
Spiritum putet fi.Hum, « solius », in- 40 

quit, « unigenitor unigeniti Fili.i Pa~ 

20 commisione: leg. ·commistione 



Contra' Graecos 439 

'VOV)) cpr;at «µopoyewrj-roe µopoye­

Povç Yloîi il ad1e)); -roîi1:' ëan 't()V 

Yloîi µo'JJOV na-rfie, ual ov 'tOV 

ihevµa-roç. lneic5n c5è nailw _ 'Y/ 

'5 <pWVrJ œ{frr; iléye-rat ual l<p' . 'rjµiiw, 

X(!fj ytvO)'(JU8W {j-,;i aÂÂwç iléye-rat 

l<p' riµwP ua_l aililwç lnl 0eov. 

'Yjµe'iç yà(! TC(!W'tOV lyepoµe0a vfo(, 

l!net-ra nadeeç· -,;à c5è ov UV(!{wç 

~o na-rfie, ô yàe uvetwç na-rfie, à.el 

na-r~e, uaî µ6'JJO'JJ na-rfie, 8~ee lnl 

0eoîi ual Ila-reàç ua-rà <pvaw èa-,;{p, 

l<p' 'Yjµt'V c5è Âaµ{3a'JJ8'tat ua-rà 0éaw 

ual uJ..fjaw. Âey6µe0a ual vfol ua-rà 
, ,:;i ~ 1 , 51,,), ' • , 

•5 Xa(!W ô80V, Uat BTC8lu,, Uat O <pV-

<18l vlàç vldç, ual riµe'iç ol uœrà 

xaew vfol -roîi 0soîi, ual Myov 

av-roîi ua-,;à <pV<JW 8<1Û'JJ µ6'JJO'JJ o 

II a-rne uvetwç na-rfie, wç lu -rfjç 

20 ovataç av-rov àiè5{wç av-rdP yswfi­

aaç, elç btaa-roÂrJP c5fjilo'V 81:t riµ'iv 

-rw'V ov ,ea-,;à <pvaw, &il.il.à ua-,;à 

xaew VlW'JJ 'YjµW'V, 

«Kal µo'JJB µ6'JJOV <pWÇ <pw-rdç 

z5 ànavyaaµa)), elmlw nsel -roîi Ila­

-re6ç, ual c5oyµa-rlaaç av-rdv µo'JJOV 

ual uve{wç nadea, ual µ6'JJOV 

Yfov' na-rée a, ua0' oilç . ànoc5sc5w­

uaµev Myovç, Âotnd'V µe-racpé(!st 

30 -,;dv il6yov œ(frov lnl --,;dp Yldv uat 

<pr;m· · «ual µ6Ps µ6Pov <pwç <pw-rdç 

ànavyaaµa)). W<JTC8(! yae <pr;<JW 0 
Ila-rne uve{wç na-rfie, ual µ6POV 

Yloîi na-rfie, ofhwç ual o Yldç uv-

-:15 e{wç vl6ç, ual µ6Pov vl6ç, ual µ6-

Pov Ila-redç vl6ç. vldç yae, ov 

:rca-rfie, vl6ç, 8n yeyéPvr;-rat lu µ6-

Pov 'tOV Ila-re6ç. ov :n;a-rfie, 81:t 

ovu lyéP'V'YJ<1B'V vl6P. el yàe ual -rd 
40 lIPeîiµa -rd 11.ytoP lu -rfjç ovataç 

ter », hoc est F-ilii tantum Pater, et 
non Spiritus. Sanc;ti. Quoniarti autem. 
rursus et hec vox, scilicet pater,. di­
citur et. in nobis, oportet scire quod 
alitèr dicitur in nobis et _aliter in Deo. s 
Nos enim primo eflicimur filii, deinde 
patres: hoc aÙtem non propiie pater: 
Pater enim proprie semper pater, et 
solum pater, quod in Deo et Patre 
secundum naturam .est. In nobis 10 

autem accipitur secundum positionem 
et nuncupa~ionèm. Dicimur autem et 
filii Dei secundum graciam. Et- quia 
et natura Filius filius, et nos secun-, 
dum gradam Dei filii, et Verbi ipsius 1 5 

secunduni naturam est solus Pater 
proprie pater, tanquam ex essentia· 
ipsius eternalit~r ipsum generans, ad · 
differentiam scilicet nos.tri qui non 
secundum naturam set secundum 20 

gratiam filii sumus. 
Il 

Sequitur << Et sole solius, lumen 

lumt"nis splendor ». Cum dixisset de 

1 _Patre iste sanctus et dogmatizasset 
solum ipsum patrem et proprie pa- 25 

~rem, et solius Filii patrem, secun­
dum quas assignavimus rl;l.tiones,. 
transfert ult~rius sermonem ad '.Fi-

. lium dicens cc Et sole solius, lumen 
luminis splendor JJ, Quemadmodum · 30 

enim, inquid, Pater proprie pater et 
solius Filii pater, sic et Filius proprie 
:filius et solum filius et solius-Patris 
filius. Filius ènim non pater, Filius 
qui ex solo Patr~ est genitus; non pa~ 35 

ter quia non genuit filium. Nam etsi 
Spiritus Sanctus ex substantia ipsius 
existere dicatur, non tamen generative 

. set tanquam ex ipso, na~p.riùi~er pro-



44° Antoine Bondriine 

·aV-r:OV Vn&.exe1,v Âéye-rat, àÂÂ.
3 oV 

yePPrJ-cii>ç, cUÂ' chç è~ à:vwv cpvai­

uwç :neoio'P. «<l>wç èu cpw-c6ç ». 
-cn'P à:na0ea-Ca1:'fj'P È'P1:8V08'P ~rJÂOÎ 

1 -cov Ylov yéPPrJat;, ual -cn'P oµoov­

at6-cnw, ual -cn'P àµéeta-co'P èuû0e'P 

:ne6o~o'P. (/Ja:nee yà(] è,e -cov <pw-càç 

-cà à:navyaaµa àµeela-cwç :rie6etat, 

ual :neàç fJµâç èex6µevov ov ue-
,o xweta-cat -cov 80ev è~fjÂ0ev, alfrw 

ual o v[oç -cov 0eov, yevvn0elç 

àï~lwç èu iov Ila-ce6ç, ual Mtav 

v:ri6a-caatv ëxwv, ,ea0' f}v ~tauet­

'P81:at -cov Ila-ceàç ual -cov Ilvev-

,s µa-coç, àel µe-cà Ila-ce6ç fo-ct, ual 

èv 1:0ÎÇ u6Â:riotç av-cov è:riava:nave-

1:at. 

«Kal µ6vov µ6vwç µ6vov 0eov 

aytov Ilvevµa, Kvelov UV(]lOV lJv-

ao 1:WÇ lJv». -· È:71:Bt~n ~è Èv-cav0a È:nt­

~(]a7:7:6µevo{ -cweç -,:à «µ6vqv µ6-

'PWÇ µ6vov 0eov aytov Ilvevµa» 

~oyµad/;etY è0éÂ.ovai 1:0 Ilvevµa 

1:0 aytov èu -cov II a-ceàç µ6vov 

25 èu:rioeevea0at, :71:(]W-COV µèv è:nta<pa­

Âwç èv-cav0a -cà µ6vov ual 1:0 µ6-

1 {J' ' ' • Pwç <1,aµ avovai > uat µaueav a:no-

:n:Âavwv-cat -cfjç &avolaç -cov aytov. 

ov yàe auo:n6ç èa-cw èv-cav0a np 
30 ayûp :neel -cfjç -cov aylov Ilvev­

µa-coç èu:rioeevaewç èv-cav0a &a­

Âa{Jûv. yàe âv ual :neel -cfjç àyev­

vnalaç -cov Ila-ceoç ual -cfjç -cov 

Yfov yevvfJaewç ~œÂaµ{Jave :ne6-

3s 1:8(2011. è:nel ~è ov~è · µlav 1:0V-CWV 

è:notfJaa-c? µvfJµnv ov~è :neel -cfjç 

3 Joan. 4, 24. 

veniens. « Lumen luminis splendorn. 
Impassibilissimam hinc insinuat Filii 
generationem, et consubstantialitatem 
et inpartibilem inde progressum; 
quemadmodum enim ex lumine s­
splendor inseparabiliter et. inpartibi­
liter provenit et usque ad nos veniens 
non separatur ab eo a quo exiit, sic 
et Filius Dei genitus eternaliter ex 
Patre et propriam habens ypostasim 10 

sive personam se.cundum quam di­
stinguitur a Patre et Spiritu, semper 
cum Patre est et eius in sinibus re­
quiescit. 

cc Et sole solum solius Dei Sancte 15 

Spiritus principaHs seu proprius es­

sentialiter ens ». Quoniam et hic 
pertractantes quidam hoc, scilicet 
cc sole solum solius Dei Sancte Spi­
ritus », _hinc. dogmatizare volunt 20 

Spiritum Sanctum a, Patre solo 
procedere, primum quidem falaci-
ter errore decepti in hoc loco 
« sole solum solius >> accipiunt, et 
longe deviant et aberrant ab intelli- 2s; 

gentia sancti. Non eniin est in hoc 
loco huic sancto intentio de proces­
sione Sancti Spiritus tractare. Alio­
qµin de innascibilitate Patris et Filii 
generatione tractasset prius. Set quo- 30 

niam horum nullam memoriam fecit, 
neque de processione videlicet Spi­
ritus Sancti in isto loco aliquo modo 
tractat, set quia solus _existit Spiritus,. 

16 seu proprius: supra, p, 437' 

lin. 2 ,evetov transtulit Domini 



Contra Graecos 441 

To'V dylov IlveVµa-roç êunoee'Vaeruç 

6ta'Aaµ{Ja'llet è'Jl.av0a. à').').' 8-n µ6-

vo'II vnaexet n'Jlevµa, ual oifr:e na­

T'YJ(! oifre v[6ç, ual µ6'11wç, ual 18-rt 

s ov-re naT(!tUWÇ, ov6è yàe 1&aT17(!, 

OVT8 Vttuwç, ovr5è yàe v[6ç, à').').' 

èu1&0(!8VTO'JI n'Jlevµa. -r:à yàe O'Jl6-

µa-ra -r:fjç Tetar5oç è'JI Tfj a.y{q, 

Teiar5t µo'Jlar5tuwç è;ayyé'A'Aonat, 

10 ual ovu èl'JI now 6 Y[àç UÂ'Yj0e{'Yj na­

T?](!, ovr5è TO (l'Jl(J,1(;aÂw, ovr5è TO 
fhevµa na-r:fJe, 1} o Ytàç n'llevµa, 

à').').' È'JI Tfj Teta& elç naTrJ(! ual 

elç v[àç, ual n'llevµa l'II, ual µovw-

,s 'JIVµa ual àµeTanTWTa .à 1&(!0(1-

UVVrJTÙ Tav-r:a ual dyta o'Jl6µa-ra, 

ual ov µe-r:aÂaµ{Javet TO l'II T'YJ'II TOV 

aÂÂov 1&(!0C1rJ?JO(!{a'J). Q)(1T8 TO µ6'VOV 
\ \ , ' ,.., !t 

Uat TO µovwç 1&(!0Ç TOWVTO'JI ano-

a0 Te{V8T<J.t C1U01&0V T<p a.yÜp,. 8-r:t È'JI 

7ifj Teta& µ6'JIOÇ O llaTrJ(! nat17(!, 

ual · µ6'Jloç o Y[àç v[6ç, ual µ6vo'JI 

-rà ll'Jlevµa n'llevµa. el r5é nov ual 

érJ0e{rJ o 0eàç n'Jlevµa, wç -rà 

2s «ll'Jlevµa o 0e6ç, 9-Cal wvç neoauv­

'Jlovv-raç av-rà'JI è'JI n'llevµan ual àÂ'Yj-

0e{q,. r5eï neoauv'IIBÏ'II », X(!'YJ 1&(!9aé­

x ew -rip auoni[J -r:fjç. I'earpfjç. èv­

-r:av0a yàe 0V 1&8(!l TOV llaeauÂ17-

3':' TOV O Myoç •fi I'eacpfj, à').').à 1&8(!l 

Tfjç 8ÂrJÇ Tfjç a.y{aç Tetar5oç, TOV 

ivàç 0eov. 'Aéye-r:at r5è 6 0eàç n'llev­

µa r5tà TO àawµaTO'JI ual avÂov. 

X(!'YJ -ro{'JIV'JI na'Jl.axov T<p auonip 

35 -r:fjç I'eacpfjç ua-r:auoÂov0e'i'JI, ual 

neoacpvwç ual ua-raÂÂ17Âwç TrJV 6ta­

'J/Otav èu'Aaµ{Ja'Jlea0at. 'Aelne-rat w{­

'llvv elne'i'JI ual neel wv «µ6vov 

22 Yior; bis cod. 32 0eclr; To cod. 

et neque pater neque filius. Et « so~ 
lum », quia neque paterne: non enim 
pater;. neque filialiter: non enim fi­
lius, set processive existit Spiritus. 
Nam Trinitatis nomina in sancta s: 

Trinitate solitarie ac singulariter 
enunciantur, et nequaquam Filius 
unquam vocabitur Pater, neque e 
converso. Neque eciam Spiritus Pa-
ter aut · Filius, neque Pater aut Filius 10, 

Spiritus Sanctus. Set in Trinitate 
unus Pater, et unus Filius, et Spiritus 
Sanctus unus. Et mononima sive soli­
voca et intransponibilia venerabilia, 
hec et nomina sancta, et non transu- 15. 

mit unum appellationem alterius, qua 
propter quod dictum est « Sole » et 
« solum » ad talem inte~tionem po­
rigitur seu extenditur ab hoc sancto, 
quoniam in Trinitate solus Pater 20, 

pater, et solus Filius filius, et solus 
Spiritus Sanctus spiritus. Quod sicubi 
dicatur Deus spiritus, sicut illud « spi­
ritus· est Deus et adorantes eum in 
spirii:u et veritate opportet adorare i>, 25, 

necesse est attendere et insistere 
Scripture intentioni. Hic enim non 
de Paraclito est sermo Scripture set 
de tota sancta Trinitate unius Dei. 
Dicitur enim Deus spiritus propter 30, 

incorporeitatem et inmaterialitatem. 
Oportet igitur ubique intentioni imi­
nere Scripture et naturali ac consono 
ordine intellectum eius accipere. Re­
stat igitur dicere de hoc « solius. Dei 35· 

13 ms mononiam 32-33 iminere 
ms.: an leg. imminere (?) scil. instare 



Antoine Dondaine 

0eov IJ.ywv IlYevµa». BY'rev0ev yà(! 

fJovÂe'tat uar:amœvaé;ew èu µ6vov 

wv IIar:e_oç èunoeevea0at ·avr:6, 

011:ee_ elne 1:wv &ytwv ovèJetç. 1:tç 

5 ovu olèJe 81:t 1:0 IIvevµa 1:0 IJ.ywv 

0eov èan µ6vov 11:11efJµa; ovuovv 

o llad1e_ µ611oç èar:l 0eoç rJ ual o 

Yl6ç; 11:6ue_o11 1:0 IIvevµa µ611ov 

wp IIa1:e_6ç èar:w rj ual wv Ylov; 

xo 1:0 llvevµa èu 7:ijç ovataç wv µ6-

vov II a1:e_6ç èar:w rJ ual èu 7:fjç ov­

ataç 1:ov Y.lov; ènel wtvvv o IIar:iJe. 

ual o Yloç elç èan 0e6ç, µ6vov 

0eov Uyer:at 1:0 navaywv IIvevµa, 

xs wfü' l!an, Ilar:e_oç ual Ylov, ual 

àvà µée_pç éuade_ov. el èJ' ènav0a . 
7:0 «µ611ov 0eo'v» elç 7:0 na7!(!_tUOY 

èuÂafJot 7:tÇ ne_6<1wno11, ov f;vyoµa­

xfJaoµeY. &à yàe_ 1:0 ènl nifo'w 

20 àe_xtuov wv II ar:e_oç Ûf!.'YJ'tfü 1:0 

IIvevµa ·µ6vov wv IIar:e_oç nvev­

µa. l!,netr:a, 1:t <(Y[JÇ 11:ee_l wv Ylov; · 
n6tee_OY nana 1:à 7:0V II a't(!OÇ 

exet WÇ <pV<llUOÇ vloç rJ ov; el yàe_ 

as exet navr:a WÇ <pV<ltUOÇ vl6ç, exet 

ual 1:0 IIvevµa wç o IIa1:17e_, ual. 

ovu &:.Uwç. el yovv laoç èa'tl 1:4' 

IIar:e_l o Yl6c;, exet ual 1:0 IIvevµa 

wç o yev1117aaç avr:ov o IIar:fJe_. 

30 aÂÂwç yàe_ ovx /!~et 7:0 11:(!_0Ç 7:0'V 

II ade_a laouÂeèç ual la61:tµo11. ual 

o µèv IIar:iJe. exet 1:d IIvevµa b: 
ovèJev6c;, o èJè Yloç exet wfüo àno 

wv Ila1:e_6ç, wç navr:a 1:à wv IIa-

3s 1:e_oç l&waaµevoç <pV<1tuâiç ual ov­

<1twèJwç. é/Jar:e 7:0 «µ6vov 0eov 

IIvevµa» ènav0a ov ne_oç èJta­

<11:0Â'tJV èe_e_é0'Yj 7:0V oµoovatov Ylov, 

clÂÂà neoc; &a<11:0Â1JV 1:wv Âetwve_-
~ . I , \ \ \ 

40 ytuwv nvevµar:wv. snet yae uai 

Sancte Spiritus ». Hinc enim, astruere 
volunt ex solo Patre procedere ipsunii' 
quod nullus unquam sanctorum dixit, 
Quis enim ignorat , quod Spiritus 
Sanctus solius est Dei spiritus? Num 7 5 

quid igitur Pater solus' est Deus, aut 
etiam Filius? Numquid Spiritus so­
lius est Patris aut etiam Filii? Spiritus 
ex essentia solius est Patris, aut ex 
Filii essentia? Quoniam igitur Pater IO 

et Filius unus est Deus, solius Dei 
dicitur Spiritus, hoc est Patris et Fi-
lii, et pariter utriusque. Quod si hic 
« solius Dei » ad Patris referat quis 
personam, non reluctabimur, propter rs 

hoc enim quod in omnibus P~ter 
principium est, invenitur Spiritus 
soliÙs Patris spiritus. Ad quid · de 
Filio dicis? Verumm, omnia que Pa­
tris sunt, habet talil.quam naturalis 20 

Filius aut non? Nam si habet omnfa 
ut Fiiius naturalis, habeÎ et Spiritum 
Sanctum ut Pater et non aliter. Si 
enim equalis est Patri Filius, habet 
Spiritum sicut qui genuit eùm Pa- 25 

· ter. Aliter enim non habebit ad Pa­
trem equalitatem. honoris et glorie. 
Et Pater quidem habet Spiritum 
Sanctum a nullo; Filius autem habet 
a Patre vellud omnia Patris propria :io 
naturaliter et' essentialiter. !taque 
hoc quod dictum est hic << solius Dei 
Spiritus », non ad differentiam dictum 
est consubtantialis Filii, set ad diffe­
rentiam spirituum ceterorum qui ad- 35 

ministratorii sunt. Nam, quia et ipsi 
sunt spiritus et a Deo tanquam a con-' 
,di tore, sol us• dictus est spiritus Dei 



Contra -. Graecos 4;1-3 

av-i-â , 'JT',VBvµaw, ual èu 0eov WÇ 

7'60l'YJ'tOV, µ6vov èeeé0'Yj 0eov 'tO 

Ilvevµa -rd &ywv . 6 nae<faÂ'YJWÇ ·· 
0e6ç, wç · oµoovawç II a-rel, ual 

YZ0, betuüuov yae èar:t ual wvw 
\' ,1 ..., I - ' I 

w ovoµa 't'YJÇ <pvaewç wv aywv 

llvevµa1:oç. «ual ènavanavae-i-at, 

èn' av-i-6v» <p'YJŒW 6 'Haat'aç, :n:eel 

wv Xetawv Âéywv, «nvevµa ao-

'° cp.laç, nvevµa laxvoç, nvevµa f)ov­

Âijç», ual -i-à wiav-r:a. è:n:e~'YJyovµe­

voç bè 't'YJV xeifmv 6 X(!VŒO(!(!'YjµWv 

:n:a-rfJe <p'YJŒW' «è:n:avanapae-i-at èn' 

av-i-àv nvevµa 0eov· d.ibe -rd 8voµa 

15 'tijç <pvaewç. Âotnov -i-à xaetaµa-i-a, 

nvevµa laxvoç, nvevµa f)ovÂijç, ual 

-i-à oµota». lJ:n:et'ta :n:wç MOUÂ'Yj­

(!Oiç <JV 'tq> Ila-rel µ6vqJ 'tO Ilvevµa 

-rd &ywv, :n:avwxov -rijç I'ea<pijç 

20 btbaauova'YJç ae wane(j nvevµa Ila­

-reoç ofh:w ual :n:vevµa Yfov, ual 

W<f'JT',8(! :n:vevµa 0eov offrw ual 71iV8V­

µa Xeia_wv, xal :n:vevµa <1Â'YJ0etaç, 

ual :n:vevµa ao<plaç, ual nvevµa 

2 5 CO)ijç; ao<pta bè ual <xÂfJ0eta ual 

CO)'YJ 6 Y[6ç èa-i-w. r} nwç èu µ6vov 

wv Ila-i-eoç btbaauetç av-i-6,. µv­

eiaxov -i-ijç I'ea<pijç btà wv Yfov 

ual èu wv Yfov btbaauova'Yjç av-i-6; 

30 èu -i-ijç ovataç -i-ov Ila-i-eoç ual èu 

-i-fjç ovalaç wv Yfov. èu wv Ila-

-reoç èunoeev6µrivov ual btà 'tOV 

Yfov èu:n:oeev6µevov. :n:e6etaw èu 

Ila-i-e6ç, :n:e6et<1l ual èu 'tOV Yfov. 

35 :n:eoxei-i-at . èu II a-i-e6ç, :n:eoxei-i-at 

4-ss Isa. u, 2 

Spiritus Sanctus paraclitus. Deus; ut 

consubstantialis Patri et Filio. Qe:­
monstrativum est enim hoc nomem 
nature Spiritus .Sancti. ·cc Et requie~ 
scet super eum >> inquid Ysaias de s 

Cristo loquens: cc Spiritus Dei, spi>­
ritus sapientie, spiritils fortitudinis, 
spiritus consilii, etc. » Hanc autem 
auctoritatem exponens chrisologus 
pater ait: cc Requiescet super eum Spi- 10 

ritus :Oei: hic inquid, nomen nature, 
deinde que carismatis sunt spiritus, 
scilicet fortitµdinis, _spiritus consilii 
et hiis similia ». At vero quomodo t1;1 
atribuis soli Patri Spiritum Sanct.um •s 

cum ubique doceat te Scriptura que­
madmodum Spiritus Patris sic et 
Spiritus Filii; et quemadmodum Spi­
ritus Dei, 'sic et Spiritus Christi,\ et 
Spiritus Veritatis, et Spiritus Sa- 20 

pientie, et Spiritus Vite. Sapientia 
et V eritas et Vita Filius est. Aut quo­
modo ex solo Patre docens ipsum, 
cum in mille Scripture locis per 
Filium, et . ex Filio edoceatis ipsum as 
esse et ex essentia Patris et ex essen-
tia Filii; ex Patre procedentem et per 
Filium procedentem; provenit ex 
Patre, provenit et ex Filio; profunditur 
ex Patre, profunditur et ex Filio. Et 30 

9 ms chrisoloqus 

' \ 

10-ss ln operibus Chrysostomi ad litt. non inveni; ad ,mentem, conferas, quaeso, 
Exposit. in Psalm. XLIV, § 3 circa med; (PG 55, .col. 1_87). · 



444 Antoine Dondaine 

xal è~ Yfov. xal oii-rwç, xa0~ &Sç 

<p'Yj<JlV o µaua(!toÇ Kv(!tÂ.Â.oç ((Q)Ç 

È'JF::1 afn:oV . . voei-i-at 1:oV 0eoV ,eal 

Ila-reoç ». :n:wç èJè :n:eoxeï-rai èx 

s èeov xal IIa-reoç, av-ràç fJµfiç &­

M~ei o µauaewç KveiÂ.Â.oç. <p'YJ<It 

yàe· «:n:eoxe'frat -rà IIvevµa ijyovv 

èx:n:oeeve-rat, xa0a:n:ee à:n:à :n:'Yjyi'jç 

l'OV 0eov xal IIa-reoç». ièJwv Â.Bye-

10 -rat wv lla-reoç, r&ov Uye-rat xal 

wv Yfov. à:n:oa-réÂ.Â.e-rat :n:aeà IIa­

-reoç, à:n:oa-réÂ.Â.e-rat xal :n:ae' Yfov. 

v:n:aexei èx IIa-reoç, v:n:aexei xal 

è~ ' Yfov, <pV<Jt'XWÇ xal OV<Jt(J.)(}(OÇ. 

15 XO(!'Yjye'frat -rfj x-rtaet èx IIa-reoç, 

XO(!'Yjye'frat xal :n:ae' Yfov. èJtèJo-rat 

:n:aeà II a-reoç, MèJo-rat xal :n:a(!' 

Yfov. èJo~a.Cet o Ylàç -ràv IIadea, 

èJo~a.Cet xal -rà IIvevµa -ràv Ylov. 

20 Â.aµ{Javet o Ylàç :n:aeà wv II a-reoç. 

Â.aµ{Javet xal :n:aeà wv Yfov 1 -rd 

IIvevµa. liaa àuovaet :n:aeà - wv 

IIa-reàç o Y[àç ÀaÂ.17aei- xal -rà 

. IIvevµa liaa à~ovaei :n:aeà wv 

2 s Yfov Â.aÂ.17aet. o Ylàç :n:aeà wv 

n \ ,, [ '] ' '!' \ ' a"t'(!OÇ exet 'Xat l'O 8lVat, Uat l'O 

IIvevµa :n:aeà wv Yfov, xa-rà -ràv 

µéyav Baa{Â.ewv, r} xal :n:ae~ àµ­

<po-réeww :n:aeà wv II a-reàç èJijÂ.o'v 

30 8-rt xal wv Yfov. o Ylàç èJev-reeoç 

wv IIa-re6ç, xal -rd IIveiJµa èJev­

-reeevet . wv Yfov -rfi -rMei ual -rij) 

à~uhµa-ri. elxdw wv IIa-reàç o 
Yloç, elxwv wv Yfov -rà IIvevµa. 

3S :n:vo~ l'OV IIa-reàç -rà IIvevµa, :n:vo~ 

wv Yfov. xal a:n:Â.wç el:n:eîv ua-rà 

sic quemadmodum ait beatus Kyrilus, 

« sic et in ipso intelligitur Deo et Pa-

·tre ». Quomodo autem profunditur 

ex Deo et Patre ipse non edocet sanc­

tissimus Kyrilus. Ait enim: << Profun-
5 

ditur Spiritus, idest procedit, que­

madmodum a fonte Deo et Patre ». 

Proprius dicitur Patris, proprius et 

Filii. Mittitur a Patre, mittitur et a 

Filio. Existit a Patre, existit et ex 

Filio naturaliter et essentialiter. Tri­

buitur creature ex Patre, tribuitur 

10 · 

et a Filio. Datur a Patre, datur et a 

Filio. Effulget a Patre, effulget et a 

Filio. Glorificat Filius Patrem, glo- ,
5 

rificat Spiritus · Filium. Accipit Filius 

a Patre, accipit et a Filio Spiritus. 

Quecumque audiet Filius a Patre 

loquetur; et Spiritus quecumque 

audiet a Filio loquetur. Filius a Pa- 20 

tre habet esse, et Spiritus Sanctus a 

Filio secundum magnum Basilium, 

vel ab ambobus, a Patre scilicet et 

Filio .. Filius secundus a Patre, et Spi­

ritus Sanctus secundus a .Filio et as 

ordine et dignitate. Ymago Patris 

Filius, ymago et Filii Spiritus Sanc­

tus. Spiratio Patris Spiritus, spiratio 

et Filii. Et simpliciter dicendo se-

13-14 Datur ... Filio bi,s in ms 

1 S. Cyrillus, in Ioel. 2, 28-29 (PG 71 col. 377 D). 

5-ss S. Cyrillus, Epist. LV (PG 77, col. 316 D). 

22-ss Cfr. Contra Eunomium III, 1 (PG 29, col. 353 B sq.). 



Contra Graecos 445 

-ràv µéyav 'A0avao'tO'JI «TotœVT'Yj'JI 

-rMw ëxet ual rpv<1w -rà Ilvevµa 
, ,vu tJ ,f <V« 

neoç; -rov .1. wv, oiav exet o .1. toç; 

neàç; -ràv Ila-réea». -rav-ra ovv, 

s nana èv -raiç; 0etatç; I'earpaiç · BV­

(!t<1u6µeva, ual naeà TÔJ'JI aytwv 

oµoÂoyovµeva ual naea&i56µeva, 

ovu .èwm -rà Ilve15µa èu Ila-reàç; 

elvat µ6vov, àÂ.Âà ual èg Ylov, wç; 

•o èg àµ<poiv vnaexov, rjyovv b, Ila-

1:eàç; i5t' Ylov <pV<1tUÔJÇ ual OV<1tW­

i5wç;, ovx wç; èu avo àexwv, ?j.naye, 

<lÂÂ' wç; èu µtfiç;. èneii5n yàe nnyn 

TOV Ilvevµawç o Ilanfo, 11:'YJYn i5è 

•s wv Ilvevµawç ual 6 Y[6ç, - <prJ<1l 

yàe o µéyaç 'A0ava<1tOÇ «oli5e yàe 

naeà f9ei[, Ila-rel ov-ra -ràv Yl6v, 

-rnv nrJynv TOV aytov Ilvevµawç)) 

ual IJµwç ov i5vo nrJyal àÂ.Âà µta 

zo nrJyn o II a-rne ual o Yl6ç - offrw 

MjÂov IJn èu Ila-reàç ual Ylov -rà 

Ilvevµa Âey6µevov ovx wç èu i5vo 

àexwv Âeye-rat elvat, àÂÂ' wç èu 

µtfiç, IJn o Ila-rne ual o Ylàç oiJu 

25 Bt<1t i5vo ov<1tat ovi5è i5vo 0eot, ÙÂÂÙ 

µta ovata ùal elç; 0e6ç;· ual nfiv 1:à 

èg av-rwv Âey6µevov, BtTB <pV<1tUWÇ 

BtTB iJ'Yjµtov(!ytuwç, . èg évoç 0eov 

Uye-rat ual nt<1TBVB'îat. WÇ yàe 

30 xoerJYB'i -rà Ilvevµa 6 Ilanfo, xo­

f!rJYBi i5è 1:0v1:0 ual o Yl6ç, ual 

IJµwç ov i5vo XO(!'Yjyol ÙÂÂ° elç;, OVTW 

MjÂov IJn ual èv-rav0a, el ual vnae­

xet èu Ila-reàç ual Ylov -rà Ilvev-

3s µa <pV<1tu'wç ual OV<1twi5wç, ovx wç 

12 È'X c5vo sic/ cf. 22 et p. 446, l 

cundum magnum Athanasium cc talem 
ordinem et naturam habet Spiritus 
ad Filium, qualem habet Filius ad · 
Patrem n. Hec igitur omnia in divin~ 
Scripturis inventa et a sanctis mani- 5 

festata et tradita non sinunt Spiritum 
a Patre esse solum, set ex Filio tan­
quam ex ambobus existentem. HoJ 
est ex Patre per Filium naturaliter 
et essentialiter, non tanquam ex duo- ,o 

bus principiis, absit; set tanquam ex 
uno. Quoniam enim fons Spiritus 
Pater, fons Spiritus et Filius, - ait, 
nec mirum, magnus Athanasius: 
cc Novit enim apud Deum Patrem Fi- 15 

lium fontem Spiritus Sancti », - atta­
men non duo fontes set unus fons, 
Pater et Filius. Sic utique ex Patre et 
Filio Spiritus dictus, non tanquam ex 
duobus principiis dicitur esse, set 20 

tanquam ex uno, quia Pater et Filius 
non sunt ·due substàntie, neque duo 
Dii, set una substantia et unus Deus. 
Et omne quod ex ipsis dicitur, sive 
natmaliter sive conditive, tanquam 2s 

ex uno Deo dicitur atque creditur. 
Sicut enim largitur Spiritum Pater, 
sic hune largitur et Filius, et tamen 
non duo largitores set unus, sic vide­
licet et hic quamvis existat ex Patre 30 

et Filio Spiritus naturaliter et essen­
tialiter, non tanquam ex duobus exi-

23 Dü: ms dei 

1-4 S. Athanasius, Epist. I" ad Serapionem, § 21 (PG 26, col. 580 B). 
15 S. Athanasius (?), De incarnatione Verbi et Contra Arianos, § 9 in .fine 

(PG 26, col. 1000 A). 



0 

446 . Antoine I Dondàine 

b/ bvo vnaexei, ,tU' wç èç ,év6ç: o , stere dicitur set tanqùam ex uno, 
yae lla-r:rie xal o Y[6ç, el xal ,Md Pater namque et Filius quamvis. dùe 
i,;i}6awna, à).).à µta ovata' xal elç persone una 'tamen substantia et unus 
0~6ç èait -r:e xal Âéye-r:at, ·xal nâv Deus est et dicitur. Et omne quod e:X 

s ~à # av-r:wv , elvat ).éy6µevov, efre ipsis dicitur esse, sive naturaliter s 
sive conditive, tanquam ex uno di­

cpvatxwç e'l-r:e ~nµwveyixwç, wç èç citur esse, commixtione et confusione 
lvàç Âéye-r:at elvat, -r:fjç avvaÂot- personarum locum nullatenus hic 
cpfjç xal -r:fjç avyxvaewç -r:cvv neo- habente, euro manifestum sit aliam 

· awnwv xweav µ'Y} èxovanç ènav0a, personam esse Patris et aliam Filii. 1e 

10 on6-r:av oµoÂoyfj-r:at aÂÂo 't'O 't'OV Attamen etsi !)lia persona Filii et alia 
Ila-r:eàç ne6awnov xal .aÂÂo -r:à Patris, una substantia et unus Deus 
-r:ov Yfov. à).).' IJµwç el xal aÂÂo sunt P!iter et Filius et ,dicuntur. 
ne6awnov <-r:à > -r:ov Yfov xal -r:d 
-r:ov Ila-r:eàç ë-r:eeov, µta ovata xal 

15 elç 0eàç o II a-r:rie xal o Yt6ç elat -r:e 

xal Âéyonat. 

L1é~etx-r:at -r:otvvv, el xal ~tà 

/Jeaxéwv, lin ovx lan -r:à Ilvev­

µa -r:à aywv èx Ila-r:eàç µ6vov, 

20 ,U).' 'è~ àµcpo'iv. el yàe èx µ6vov, 

ovx èç àµcpo'iv· à).).à · µèv èç àµ-, 

<po'i'JI' ovx èx µ6vov aea, 

Ostensum est igitur et· per pauca 
quoniam non est Spiritus Sanctus ex 15 

Patre solo. set ex ambobus. Nam si 
ex solo, non ex ambobus. At vero ex 
ambobus, non est ergo ex solo. 


