=14

B I B L1 OTETCA

HEY,

ANTOINE DONDAINE O.P., “Contra Graecos’. Premiers écrits polémiques des
dominicains d0Orient. , in «Archivum Fratrum Praedicatorum”» (ISSN 0391-

7320), 21, (1951), pp. 320-446.

Url: https://heyjoe.fbk.eu/index.php/afp

Questo articolo & stato digitalizzato
della  Biblioteca Fondazione Bruno
Kessler, in  collaborazione con
IInstitutum Historicum Ordinis
Praedicatorum allinterno del portale
Heydoe - History, Religion and
Philosophy Journals Online Access.
HeydJoe & un progetto di digitalizzazione
di riviste storiche, delle discipline
filosofico-religiose e affini per le quali
non esiste una versione elettronica.

I materiale sul sito Heydoe e
disponibile sotto licenza CC BY-NC-ND
4.0: pud essere scaricato, stampato e
condiviso per uso non commerciale,
con attribuzione e senza modifiche.

This article was digitized by the Bruno
Kessler ~ Foundation  Library in
collaboration with the Institutum
Historicum Ordinis Praedicatorum as
part of the HeyJoe portal - History,
Religion, and Philosophy Journals Online
Access. HeydJoe is a project dedicated
to digitizing historical journals in the
fields of philosophy, religion, and
related disciplines for which no
electronic version exists.

The material on the HeyJoe site is
available under the CC BY-NC-ND 4.0
license: it can be downloaded, printed,
and shared for non-commercial use,
with attribution and without
modifications.



https://heyjoe.fbk.eu/index.php/afpe
https://heyjoe.fbk.eu/
https://heyjoe.fbk.eu/
https://heyjoe.fbk.eu/
https://heyjoe.fbk.eu/

«CONTRA GRAECQS»

PREMIERS ECRITS POLEMIQUES
DES DOMINICAINS D’ORIENT

PAR

ANTOINE DONDAINE: O. P.

C’est un fait notoire que le mince bagage patristique grec des
théologiens de Charlemagne, mis en euvre pour justifier la doctrine de
la procession -de. 'Esprit-Saint du Pére et du Fils contre les négations
des Grecs, alla s’appauvrissant jusqu’a la renaissance scolaire du xire
si¢cle. En 809 Théodulphe d’Orléans fait figure d’érudit avec ses textes
de Proclus, de s. Cyrille, auprés des controversistes des si¢cles suivants.
Abélard le premier fit effort pour raviver la tradition littéraire latine
épuisée, mais les moyens d’investigation dont il disposait étaient trop
pauvres pour provoquei un renouveau sensible!. Un apport autrement
intéressant est di au De sancto et immortali Deo de Hugues Ethérien, pu-
bli¢ 4 Constantinople en 1177. Dans cet ouvrage la démonstration théo-
logique s’appuie sur les Péres grecs par des textes inconnus jusqu’alors
en Occident, textes recueillis et traduits par Hugues en collaboration
avec son frére Léon Toscan 2. Toutefois il était réservé aux dominicains
des couvents de la province de Gréce d’engager 4 fond la polémique
jusque sur le terrain de I'adversaire; ces religieux se livrérent 4 une en-~
quéte de plus en plus vaste a travers la littérature patristique grecque
et transmirent aux théologiens occidentaux une documentation riche et
précieuse, dans laquelle ceux-ci purent entendre la voix authentique de
la tradition grecque, conforme 4 la foi de I'Eglise Rothaine.

Les débuts de la mission dominicaine dans ’empire latin d’Orient

L Cfr. ci-aprds, pp. 396-ss.

2 Le De sancto et immortali Deo, maintes fois 1mpnmé est connu sous Ie faux
titre de De haeresibus quas Graeci in Latinos devolv1_mt e. g. Migne PL 202, col.
22%7-396. — Sur cet ouvrage v. R. Lechat, La patristique grecque chez un théologien
latin. du xi1® siecle, Hugues Ethérien, dans Mélanges dhlstonre offerts & Charles
Moeller, t. I, Louvain-Paris 1914, pp. 484-507.



Contra Graecos 321

sont mal connus, et plus encore les premiers essais de polémique de ses
membres. Cependant un frére précheur publia au couvent de Constan-
tinople en 1252 un traité contre les erreurs des Grecs qu’on est en droit
de considérer comme le chef de file d’une série de.travaux qui trouvera
son achévement dans la célébre controverse de Manuel Calécas & I'aube’
du xve sitcle. o

Le Tractatus contra Graecos de 1252 n’est pas ignoré des spécialistes..
Le Liégeois Pierre Stevart en a donné une édition au xvie siecle; Jacques
Echard lui a consacré une notice documentée dans les Scriptores Ordinis
Praedicatorum, et naguére le R. P. Loenertz a de nouveau attiré I’atten-
tion sur lui en proposant la solution de plusieurs des problémes d’his-
toire littéraire qu’il souléve 3. Pour autant ’ceuvre, dont on a pu écrire
qu’elle faisait le plus grand honneur aux dominicains de Constantino-
ple 4, est loin: de connaitre la notoriété qu’elle mérite. En effet, si édi-
tion donnée a Ingolstadt en 1616 par Stevart — édition souvent réim-
primée ® — en a multiplié les copies, elle lui a en méme temps porté un
grave préjudice. Pierre Stevart avait eu sous les yeux une copie tardive
et défectueuse; il publia un texte non seulement dépourvu d’autorité
mais qui est trop souvent une caricature de I'original ¢. En conséquence

3 P. Stevartius, Tomus singularis insignium auctorum, tam Graecorum quam
Latinorum..., Ingolstadii 1616: Tractatus contra Graecorum errores ex manuscripto
codice bibliothecae Bavaricae nunc primum in lucem prolatus..., pp: 533-631. —
J. Quétif-J. Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum, t. I, Paris 1719, pp. 136-139. —
R. Loenertz O. P., Autour du traité de fr. Barthélemy de Constantinople contre les
Grecs, Archivum fr. Praed. VI (1936) 361-371.

¢ « L’ouvrage... a été composé par les fréres précheurs de Constantinople en
P’an 1252. Il leur fait du reste le plus grand honneur. Rédigé avant celui de saint
Thomas sur le méme sujet, il ’emporte de beaucoup sur lui, et le grand docteur sem-
ble I’avoir completement ignoré» V. Grumel, Pantaléon, Dictionnaire de théol.
cath., t. X2, Paris 1932, col. 1855.

5 L’édition de Stevart a servi de prototype & toutes les réimpressions posté-

~ rieures; & savoir: Margarin de la Bigne, Magna bibliotheca veterum patrum..., Co-

loniae Agripp. 1618: t. XV sive Supplementum, 1622, pp. 1043 E-1070 G; Magna
bibliotheca vet. patr., édition de Paris (deux impressions: 1644 et 1654), t. IV, col.
1265-1326; Maxima bibliotheca vet. patr., Lyon 1677, t. XXVII, pp. 590-619; J. Bas-
nage, Thesaurus monumentorum... sive Henrici Canisii Lectiones antiquae..., t. IV,

~ Amstelaedami 1725, pp. 29-80; Migne PG 140, Paris 1865, col. 487-574. C’est cette

derniére impression que nous citerons, parce que la plus accessible, mais tous les
textes seront vérifiés sur manuscrit. ’

8 Manuscrit utilisé par Stevart Clm 110, de 1553. — Voici quelques exemples
de la mauvaise qualité de ce texte (référence & PG 140);-col. 557 B) « Fluxerunt au-
tem a septima universali synodo usque ad istam octavam anni octoginta due; ad ea-
dem autem sexta trecenti septem »: lire « Fluxerunt... anni octoginta tres, ab Adam

21 —- Arch. Fratr. Praed. - XXI.



v

322 Antoine Dondaine

un préjugé défavorable joua contre celui-ci, et les historiens modernes
de la controverse portérent peu leur attention sur lui?. Les motifs d’un
tel intérét sont pourtant sérieux. En voici quelques-uns.

Outre le fait que I'ouvrage inaugura une nouvelle prise de contact
avec la tradition patristique et conciliaire grecque, il fut le premier &
s’autoriser de cette seule tradition pour justifier les théses latines et ré-
prouver celles de 'adversaire; le premier aussi & étudier I’ensemble des
problémes séparant 'Eglise de Byzance de celle de Rome. I1 imposa aux
dominicains d’Orient les méthodes de travail qui firent la qualité et Pin-
térét de leurs éerits polémiques, soit du point de vue théologique, soit
du point. de vue historique. Enfin les théologiens des conciles du xve
siécle qui prépareront I’Union signée & Florence en 1439, en feront une
de leurs principales. sources d’information 8. Ces titres justifieront,
croyons-nous, la tentative 4 laquelle nous allons consacrer cette étude:
Pexamen des principaux problémes d’histoire littéraire soulevés par la
tradition manuscrite du traité et le contenu de celui-ci; son influence sur
les écrits polémiques dominicains du demi-siécle suivant. La nature de
ces problémes est telle, que leur étude permettra d’apporter un peu de
lumiére dans un domaine resté fort obscur jusqu’ici, et surtout de faire
percevoir le climat intellectuel de I’activité des fréres précheurs d’Orient
au XIre siecle.

I. Tradition manuscrite et auteur du Contra Graecos®

Le manuscrit de Munich utilisé par Stevart ne livrait pas le nom de
Pauteur du Contra Graecos; les premiers imprimés respectérent cet

autem sex milia CCC LXXVIII». — col. 518 B 4) «nomine Michael Circularios »:
lire « nomine Michael Kirularios ». — Voici plus grave, col. 506 B 3) « Iam ergo do-
ctores, sicut sanctus Augustinus et alii, exemplificantes de Verbo incarnato et Spi-
ritu increato, comparant spiritum interiorem ad verbum exterius, de quibus dicit
sanctus Augustinus... »: ajouter entre les mots verbum et exterius « interius; Graeci
vero comparant spiritum exteriorem ad verbum », ce qui change le sens du tout au
tout. — col. 544 A ) « Verum haec de grecogice laicorum lapsum excerpsi... » (Ste-
vart note: monstrum verbi): lire: « Verum haec de gurgite latinorum lapsum ex-
cerpsi... ». Etc. Etc. — Quoiqu’on en ait dit, le texte de J. Basnage (sup. n. 5) n’est
pas meilleur, ni différent de celui de Stevart; il s’est contenté de reproduire son texte
et d’y ajouter quelques trés rares notes.

7 Par exemple M. A. Michel, qui tout en faisant un bel éloge du traité né lui con-
sacre que quelques lignes dans son examen de la controverse du Filiogue: Diction.
de théol. cath., art. Trinité, t. XV?, Paris 1950, col. 1758-1759. . ,

8 Cfr. ci-aprés, pp. 425-426. ' R

9 Au début de cette enquéte nous nous faisons un devoir de remercier le R. P,



Contra Graecos 323

anonymat. Cependant 2 la fin du traité se trouvait un bref récit de cala-
mités extraordinaires qui se seraient produites 4 Constantinople quand
les légats pontificaux excommuniérent le patriarche Michel Cérulaire
(1054); le récit s’achevait par cette déclaration du narrateur:

« Hec vero gesta sunt anno ab incarnatione Domini nostri Thesu Christi M

-LV (1), indictione octava. Quod ego Pantaleon cum in Constantinopoli essem,

ubi hoc actum est, rem veraciter cognoscens, hunc libellum exemplari feci, quo
legentibus pateat latine serenitatis institutio et nemo audeat talia presumere»?°,

Il n’en fallait pas plus pour faire découvrir un nom a I’auteur du
traité; et c’est encore sous l'attribution au diacre Pantaléon qu’il figure
dans la Patrologie grecque de I'abbé Migne. Il n’y a pas lieu de recenser
toutes les hypothéses émises au sujet de ce personnage; il est évident que
son attestation se référe au récit des événements de 1054, et par consé-
quent Pattribution qui Iui fut faite du Contra Graecos s’avére sans con-
sistance 11, :

Stevart était loin d’avoir épuisé la tradition manuscrite du traité;
peut-&tre se trouvait-il quelque copie mieux informée, dans laquelle se
lirait le nom cherché. De fait un manuscrit de la Biblioth¢que Natio-
nale de Naples fut signalé naguére, ot 'euvre était attribuée 3 « frére
Barthélemy de Constantinople, de Pordre des fréres précheurs», attri-
bution bientdt confirmée par la déposition de deux autres témoins. A
priori il n’y avait rien 3 objecter contre cette information car toutes les

R, Loenertz pour le concours amical qu’il nous a donné. Nous lui sommes redevable
en particulier de I’établissement des textes grecs cités d’aprés les manuscrits, et des
notes qui s’y rapportent. Celles-ci seront signalées en leur lieu.

10 Col. 574 A. La teneur de ce colophon implique qu’il se rapportait & un texte
plus étendu que le seul fragment conservé ici.

11 Sur Pantaléon, outre la bibliographie fournie par le Répertoire des sources
hist. du m. 4. de U. Chevalier (éd. Paris 1907, col. 3488), voir un bon résumé de
la question, avec rejet de ’attribution 2 Pantaléon, dans Script. Ord. Praed. I, 138~
139; et, en sens opposé, C. Oudin, Commentarius de Scriptoribus eccles., t. III,
Lipsiae 1722, col. 229-230. - Ecartons encore une thése récente, selon laquelle Pan-
taléon « a seulement fait exécuter une copie de I'ouvrage » (R. Loenertz, Autour du
traité de fr, Barthélemy..., p. 361). Si l€ cas se vérifiait, l'attestation de Pantaléon
caractériserait cette seule copie, et ses dérivés. Or tel n’est pas le cas. Le Contra
Graecos connut au moins trois éditions; chacune d’elles posséde le fragment. C’est
donc que celui-ci appartenait déja & la premiére édition, comme la plupart des autres
éléments constituant les appendices du traité. — Le ms. du Colleége de Navarre (v.
ci-aprés n. 18) ne possédait pas ce fragment, mais comme il s’agissait d’une copie
tardive, on n’en peut rien conclure. Le fait que le morceau se retrouve dans des ex-
emplaires des différentes éditions exclut I’hypothése du P. Loenertz.



324 Antoine Dondaine

autres copies sont anonymes?? Il était toutefois surprenant que ce
nom de fr. Barthélemy ne figurait que sur des manuscrits relativement
tardifs tandis que les plus anciens I’ignoraient. L’examen de la tradition
manuscrite s’imposait. Voici la liste des témoins connus de cette tra-
dition:

B - Bile, Université A. VI. 15, papier, s. xv, fol. 407-8~1 13,

E - Erlangen, Univers., lat. 536, pap. xve s., fol. 1277-162114,
F - Florence, Laurentienne, Ashburnham 155 (81), pap., xive (?) s.,
fol. 17-437, :

F! - Florence, Bibl. Nationale, Conv. Sopp. I. 10. 51, pap., xve s.,
. fol. 123%-154Y. :

Clm - Munich, 110, pap., xvi® (1553), fol. 1r-87 16,

N Naples, Bibl. Nationale, VII C 20, parch., xve s., fol. 62ra-88ra 17,

12 Ms Naples, Biblioteca Nazionale VII C 20, signalé par Th. Kippeli O. P.,
Mitteilungen {iber Thomashandschriften der Biblioteca Nazionale in Neapel; An-
gelicum (1933) 113. — Ms Wien, Nationalbibliothek, lat. 4905, signalé par R. Loe-
nertz, Autour du traité..., p. 361, n. 2, — Le troisiéme ms. dont fait mention en ce
méme endroit R. Loenertz d’aprés B. Altaner, Die Kenntnis des Griechischen in
der Missionsorden wihrend des 13. und 14. Jahrhunderts (Zeitschrift fiir Kirchen-
geschichte LIII [1934] 472, n. 118): lui-méme d’aprés E. Brachvogel, Zeitschrift
f. Gesch. u. Altertumskunde Ermlands 23, 1928, 307, n. 18, est maintenant Wien,
Nationalbibl., lat. 1588. Il a été signalé par M, Denis, Codices manuscripti theolo-
gici bibliothecae Palatinae Vindobonensis latini, Pars II, t. 2, Vindobon. 1800, col.
1374-1375, cod. dogmatici n. DCX, avec mention de la provenance. — J. Echard,
Script. Ord. Praed., II, Paris 1721, p. 818 B, a fait mention du traité de Barthélemy
d’aprés un des mss de Vienne (probablement le n. 4905) mais sans P’avoir identifié
avec le Contra Graecos de 1252. — Nicolas Antoine, Bibliotheca Hispana vetus, t. II,
Matriti 1788, lib. X, n. 512, p. 285, dit que le traité est attribué & Pantaléon dans
I’index du ms Vatic. lat. 4066; cette attribution est proposée par le catalogue manus-
crit de la Bibliothtque mais le Contra Graecos est anonyme daps le codex 4066.

18 Cfr. P. Schmidt, Die Bibliothek des ehemaligen Dominikanerklosters in Ba-
sel, Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde, Bd. XVIII, pp. 194-
195, n. 7I.

1 Cfr. H. Fischer, Katalog des Handschriften der Universititshibliothek Er-
langen, t. II: Die lateinischen Papierhandschriften, Erlangen 1936, p. 1535.

B Cfr. C. Paoli, Indici e Cataloghi, VIII. I Codici Ashburnhamiani della R.
Biblioteca Mediceo-Laurenziana di Firenze, Roma 1887, pp. 147-148 (cote 81 chez
Paoli). )

16 Cfr. Catalogus cod. latin. Bibliothecae regiae Monacensis, t. I, pars 1, Mo~
nachii 1892, p. 29. ’ .

17 Ce ms. provient du couvent franciscain de Capoue. — Description sommaire
dans Th. Kippeli, Mitteilungen iiber Thomashandschriften..., p. 113. — Cfr. A
Miola, Codices mss. operum S. Thomae... et S. Bonaventurae in regia Bibliotheca



Contra Graecos . 325

(P - Paris, Collége de Navarre: ms perdu mais décrit par J. Echard,
SOP I 136; xve s.)18,

P1  _ Paris, Biblioth. Nat., lat. 3653, parch., s. xv, fol. 1ra-55v,

P2 — Paris, Biblioth. Nat., lat. 3654, parch., s. xv, fol. 1ra-8orb,

R - Reims 626, parch., xve s., fol. 17-547 2%,
V - Vatican latin 4065, parch., ximte circ. fin., fol. 17-627 20,
V1 - Vatican latin 4066, parch., xie s., fol. 17-53T. & ;

V2. — Vatican latin 4260, pap., xve s., fol. 177-40v %,

V8 - Vatican latin 4953, parch., xve s. (aprés 1438), fol. 17-23T,

V¢~ Vatican, Ottoboni 718, pap., xve s., fol. 277-66T 22,

V8 - Vatican, Ottoboni 983, pap., xviie s., fol. 17-178v.

Ve — Venise, Marciana, Lat. III 96 (olim SS. Jean et Paul), parch.
et pap., xve s., fol. 317-58 23,

Vienne, Biblioth. Nation., 1588, parch., xve s., fol. 177872,

W1 /— Vienne, Biblioth. Nation., 4905, pap., xve-s., fol. 17-63T 25,

W2 — Vienne, Biblioth., Nation., 5129, pap., Xve s, (aprés 1443), fol..

284_1‘34 305Vb 26,

=
!

Neapolitana, La Caritd I, 1874, pp. 88-89. — R. Loenertz, Autour du traité..., p. 361,
n. 2, indique par erreur les folios g4™3-10678; 4 cet endroit il s’agit du De erroribus
Sarracenorum, de Ricoldo de Montecrdce.

18 7. fchard a relevé les principales variantes de ce ms. par rapport 4 I’édition
de Stevart, Script. Ord. Praed. I, 136 ss. Il parle encore de ce méme ms. dans la no-
tice de fr. Philippe de Péra, l. c. 646, et imprime la relation des nonces de Gré-
goire IX, 4 Nicée en 1234, d’aprés -ce méme ms., 1. c., pp. 911-927. .

18 Cfr. H. Loriquet, Catal. général des mss. des Blbhothéques de France,
Départements t. XXXVIII}, Paris 1904, pp. 814-815.

20 T.a foliation est erronée. Aprés le chiffre 47 le scribe recommenga 4 42, et
continua jusqu’a 59, chiffre porté par le dernier feuillet du volume; en réalité le ms.
" compte 65 feuilles. '

2t Ms. de Jean de Torquemada (de Turrecremata); certaines de ses parties sont
autographes. Il n’est pas recensé dans J. M. Garrastachu, Los manuscritos del Car-
denal Torquemada en la Biblioteca Vaticana, La Ciencia Tomista XXII (1930) 188~
217, 291-322.

2 Cfr, J. M. Garrastachu, Los manuscrxtos ., PP. 302-303.

2 Cfr. 1. Valentinelli, Bibliotheca manuscripta ad S. Marci Venetiarum, t. II,
Venetiis 1869, p. 130.

2 Sur ce ms. v. ci~dessus n. 12. — C’est & tort que le catalogue moderne (Tabulae.
codicum ...Vindobonen. asservatorum, t. I, Vindobon. 1864, p. 257) donne les deux
traités suivanfs comme des ceuvres de Barthélemy; ils sont anonymes dans le ms.

2 Cfr. M. Denis, Codices manuscripti... Vindobon. latini, t. I, Vindobon. 1793,
col. 1422: cod. CCC LXX II; Tabulae codicum... Vindobon,. t. III, Vindobon.
1869, p. 413.

28 Cfr. Tabulae codicum... Vindobon., t. IV, Vindobon. 1870, p. 35. — Pour



326 . Antoine  Dondaine

N

Sur ces vingt manuscrits, seuls N, W et W! portent mention du
nom de fr. Barthélemy de Constantinople: « Incipit libellus contra pre-
cipuos errores grecorum editus a fratre Bartholomeo Constantinopoli-
tano ordinis fratrum predicatorum, ad instantiam fratrum inter Grecos
commorantium » (N fol. 6273).

Dans les autres manuscrits le libellé du titre est celui-ci, aux varian-
tes prés: « Incipit tractatus contra Grecos de processione Spiritus Sancti,
et de animabus defunctorum, et de azimo et fermentato, et de obedientia
ecclesie Romane, editus Constantinopoli in domo fratrum predicatorum »
(V fol. 17; V! fol. 17; etc.). Il est évident que les témoins N, W et W1
représentent une tradition particuliére du traité. Quelle est I'autorité
de leur attribution, ignorée dés le treiziéme siécle dans la tradition re-
présentée par les autres manuscrits?

Voici une constatation troublante. Dans la tradition représentée par
les plus anciens témoins, le traité proprement dit s’achéve par cette phra-
se: « Hec autem scripta sunt anno Domini MCCLII, in civitate Con-
stantinopoli a fratribus ordinis predicatorum, ad edificationem ecclesie
et profectum animarum, ad laudem et gloriam Patris et Filii et Spiritus
Sancti, cui est honor et gloria in secula seculorum, amen » (col 540 D).
Or cette finale a disparu dans la tradition N W et WL Des sondages plus
profonds s’imposaient. Les résultats auxquels ils ont conduit peuvent
se résumer ainsi: 1) dans la famille la plus nombreuse (disons a) le traité
est divisé en quatre distinctions; dans la famille N W et W (disons 3)

il en comporte six, une grande partie des appendices de @ étant entrée

dans le corps de ceuvre; 2) il y a entre les deux familles des différences
textuelles si prononcées qu’il faut conclure 4 deux éditions du traité,
dont T'une est un remaniement de P'autre. Il y a lieu de noter toutefois
que dans I'une et I'autre le début est identique, ce qui a prété 4 confu-
sion. Les premiers mots sont: «Licet Grecorum. ecclesiam virtutum
floribus et philosophie studiis olim decoratam noverimus...» (PG 140,
col. 487 A).

Quelle est la plus ancienne de ces recensions? Voila encore qui va
nous fixer. On remarque dans & une citation de la Somme théologique
de s. Thomas: « Vel sic, secundum quod ait Thomas in prima parte

épargner des déceptions aux chercheurs, signalons que I’ouvrage décrit comme un
« Tractatus de processione Spiritus Sancti» par le catalogue de la méme bibliothe-
que, Tabulae codicum..., t. I, cod. 1146, fol. 125Y-1387, n’a rien & voir avec la polé-
mique anti-grecque ni avec la doctrine de la procession de I’Esprit-Saint. Il s’agit
d’un traité, sous forme de lettre, de vie spirituelle et de conseils pour la vie ascétique.

Cfr. M. Dems, Codices..., t. I, cod. LXII, col. 138



Contra Graecos 327

summe, quest. 36, art. 2: Quod Spiritum Sanctum non procedere...,
ita etiam non negat ex vi illorum verborum » (N fol. 67%, W fol. 177).
11 s’agit de la réponse Ad tertium de I'article cité. Or la Somme théolo-
gique de s. Thomas n’a pu étre utilisée avant 1270, en toute hypothése

avant 1267-1268, méme la Prima pars. La tradition « ignore cette citation.

Mais voici encore plus décisif. L’auteur du Contra Graecos ayant
eu Poccasion de dire depuis combien de temps durait'le schisme entre
Rome et Byzance, il est possible de comparer les chiffres donnés dans
les deux recensions. Les témoins de la famille a portent ce texte: « Tran~

sacti sunt enim CCC et LXXX anni et amplius, ut creditur, quod 1stud'

scisma et scandalum incepit oriri » (col. 539 A-B).

Voici ¢comment se trouve modifié le texte correspondant dans I'autre
famille: 1© W et N: « Transacti sunt enim 433 (W 423) anni et amplius,
ut creditur, quod istud scisma et scandalum incipit oriri, cum iam currat
annus domini 1305» (N les deux premiers chiffres de 1305 illisibles
...05, fol. 777v0; W fol. 46v). 20 W « Translati sunt enim 433 anni (et}
amplius, ut creditur, quod istud cisma incipit, anno domini 882, et sic
duravit iam 433 annis cum iam currit annus domini 1305 » (fol. 397).

Malgré la confusion de ces chiffres deux données paraissent fermes:
d’abord la date de 1305; ensuite, la durée du schisme étant de 433 ans
dans la recension b tandis qu’elle était de 380 ans dans 4, la seconde ré-
daction est postérieure de tinquante trois ans & la premiére, et par con-
séquent est bien de 1305 ", Dans ces conditions est-il vraisemblable que
Pauteur de I’édition de 1252 soit encore celui de I’édition de 1305? Non!

27 On a saisi la difficulté. Si le schisme dure depuis 433 ans et qu’il ait commencé

- en 882, la recension b serait de 1315. Or aucun des trois témoins ne donne cette date.
Le chiffre erroné est soit celui de 433, soit celui de 882, Dans W le chiffre 423 est
manifestement une c_orrectioﬁ, car dans le haut du feuillet suivant (fol. 477) se lit,
de la méme main que le texte courant, la note suivante: « Creditur quod scisma in-
cepit anno domini 882 et sic duravit iam 433 annis cum iam currit annus domini
1305. Et secundum alios incepit circa annum domini 8635, et sic duravit annis 440 ».
La premilre opinion est identique & celle de W! et par conséquent pose la méme
difficulté. La deuxidme n’est pas plus exacte, car si le schisme commenca en 865,

il devrait avoir une durée de 17 ans plus longue que dans ’autre cas. Or on lui assi-,

gne sept ans de plus seulement: 433 ans d’une part, 440 de Pautre. La solution parait
de corriger 882 par 872; alors toutes les données concordent. — A propos de N,
ajoutons que ce témoin comporte des textes absents de W et W2, notamment un
fragment emprunté au commentaire de s. Thomas sur Saint-Jean, ch. 13 (sur 'azyme
fol, 81vP-82Th), et une citation de la Chroniqﬁe des empereurs de Martin de Polo-
gne (fol. 80v®). A la suite du traité de Barthélemy le ms. N donne une sorte d’abrégé
de ce premier ouvrage: c’est un véritable Compendium contra Graecos (fol. 887~
937), Un résumé analogue se lit' dans Paris, BN., lat. 3655, fol. 151V-161.



328 : " Antoine Dondaine

~ La distinction ‘des personnages invite 4 voir dans Barthélemy de
Constantinople le compilateur du début du x1ve siécle; par ou le traité
primitif se retrouve plongé dans I'anonymat un instant écarté. Il serait
possible toutefois que l'auteur du remaniement de 1305 ait connu le
nom de son confrére de 1252 et lui ait restitué le patronage de P'euvre.
Mais c’est 13 une possibilité toute théorique. Les transformations appor-
tées au traité étaient plus que suffisantes, avec les meeurs littéraires du
temps, pour justifier 'appropriation a4 I’éditeur de 1305. En outre, il
serait bien surprenant que personne n’ait jamais cité sous le nom de
Barthélemy ce traité si souvent utilisé par les polémistes dominicains
d’Orient, méme avant le remaniement de 1305. Il est permis de croire -
qu’a 'aube du x1ve si¢cle comme maintenant on ignorait le nom de l'au-
teur de 1252. .

Si la tradition manuscrite se révéle inefficace pour lever cet anonymat,
elle peut cependant produire d’autres informations dignes d’intérét, sur
le traité lui-méme d’abord: Tel ce muet témoignage du codex'Ashbur-
nham (F) suggérant le fait de I'édition bilingue. Dans ce volume en effet
le texte latin ne couvre qu’une colonne de chaqué page (col. a); la deu-
xiéme est demeurée libre 28. Pourquoi cette anomalie, sinon que la re-
cension grecque devait étre transcrite en parallele du texte latin? Mais il

n’était pas toujours facile de trouver un scribe capable de copier conve-
nablement une piéce grecque: la seconde partie du travail n’a jamais.
été effectuée dans F.

Pourtant un doute peut venir é l’esprlt Cette recension grecque
a-t-elle existé? Une réponse décisive a été produite naguére par le P. R.
Loenertz: des fragments de cette recension ont été incorporés par Buo-
naccorsi de Bologne 4 son Thesaurus veritatis fidei, écrit lui~méme bi- -
lingue, compilé en Orient un peu avant la fin du x11® si¢cle 29,

Le manuscrit F se signale encore par une -autre particularité. La fi-
nale de la quatriéme distinction — c’est-a-dire la finale du traité pro-
prement dit — y présente une anomalie; elle différe de celle de la tradi-
tion commune en ceci qu'un texte insolite, long de trente-quatre mots,
suspend un moment le libellé normal. Voici cette finale, dans laquelle:
nous mettons entre crochets ce qui est propre a F:

«Hec autem scripta sunt anno Domini M CCC ljj (leg Mcch]) in civitate
Constantmopoh a fratribus ordinis predicatorum [de armario sancte sophie
de greco sermone in latinum translata. Omnes oppiniones hereticas grecorum.

28 Cfr. C. Paoli, L. c., p. 147.
2% R. Loenertz, Autour du traité..., pp. 366-369.



Contra Graecos ' 329

et a summis sacris magistris latinorum in sacra theologia constitutis veredice
eis de eis de verbo ad verbum responsum fuit] ad edificationem ecclesie sancte
et profectum animarum et ad laudem Patris et Filii et Spiritus Sancti [amen]
cui est honor et gloria in secula seculorum amen 3°,

Soit dans son contexte, soit isolé, cet élément propre a F manque de-
clarté; il est difficile d’en donner une interprétation adéquate. Le manus-
crit Ashburnham serait-il le témoin d’une tradition primitive, dans.
laquelle la finale présentait une information supplémentaire sur l’ori-
gine du traité? Le fait que le volume était destiné a recevoir 1’édition
grecque semblerait confirmer I'hypothése d’une tradition originale. Et
parce que ce texte final était corrompu, il se serait allégé dans les autres.
manuscrits.

Cependant la confrontation des textes n’est nullement en faveur
de F; sa qualité est trés inférieure 4 celle des manuscrits du x11rs. (Vet V1),
L’élément de la finale propre & F nous parait le fruit'd’une interpolation.
A vouloir 'entendre du traité qui le précéde on se heurte 4 d’insurmon-
‘tables difficultés. Par exemple, serait-ce la recension grecque qui aurait:
rapport avec la bibliothéque de Sainte-Sophie? Est-ce elle qui aurait
été traduite du grec en latin? Et ne fait-on pas allusion 4 une assemblée:
de maitres en théologie? L’histoire n’a gardé le souvenir d’aucune con--
férence de ce genre aux approches de 1252, soit 4 Constantinople soit
en Occident. Le fait que les plus anciens manuscrits ignorent cet élément
nous incline plutdt 4 tenir celui-ci pour une addition accidentelle et tar-
dive. N’y ferait-on pas allusion 4 quelque compilation grecque, traduite-
en latin et soumise 4 la critique d’un cetus de théologiens, dans lequel il
faudrait voir sans doute une commission conciliaire: 4 Constance, Bile,
Florence? La chose ‘est d’autant plus plausible que le Contra Graecos.
fut maintes fois copié & I'occasion des conciles du xve sié¢cle 3. De toute-
facon I’état du texte est trop mauvais pour qu’il y ait & en tirer quel-
que chose d’utile pour notre recherche.

Une information plus digne d’intérét se déduit de la comparaison des.
manuscrits 4065 et 4066 (V et V) du fonds latin de la Bibliothéque Va-
ticane, tous deux témoins privilégiés de la tradition du traité: la confron-
tation de leurs textes met en lumidre le fait de deux éditions dés le x1mr®
siécle.

Cette fois il ne s’agit plus d’un remaniement dans le genre de celui
_ dont est responsable Barthélemy de Constantinople, mais d’une simple:

30 Texte dans Paoli, 1. c.; Loenertz, 1. c. — Nous ’avons revu sur le ms.
3 Paoli, 1. c., date le ms. du x1v®; nous le croirions volontiers plus tardif.

?



330 ' Antoine Dondaine

revision, au cours de laquelle de nouvelles autorités ont été ajoutées, et
quelques 1égéres corrections apportées aux deux premiéres distinctions.
Sans étre de grande portée le fait ne laisse pas d’intéresser et I'histoire
du texte et celle de son auteur: d’une part le texte vulgarisé par 'impri-
merie étant celui de la premiére édition, I'ceuvre est restée ignorée dans .
son état achevé; d’autre part nous sommes assurés que 'activité de I'au-
teur s’est poursuivie au-dela de la date portée par son ouvrage. Toutefois
une question se pose: est-ce bien ’auteur lui-méme qui fit la revision dé-

“celée? Oui, semble-t-il; c’est du moins la conclusion qui se déduit de

l'unique témoin direct de I’édition revue, le manuscrit 4066 %, qui ap-
partint selon toute vraisemblance 4 ce méme auteur.

" Les indices d’une telle origine de V! sont pressants. Il y a d’abord’
le fait que le manuscrit vient d’Orient; il fut constitué, au moins en par-
tie, en pays grec. Il présente en effet un fragment bilingue dont 1'élé-
ment grec ne peut laisser de doute sur la main qui 'a écrit 3. Ensuite
c’est le contenu de sa section d’appendices au Contra Graecos qui attire
P’attention. S'il partage le plus grand nombre de ses composants avec
I'un ou 'autre témoin de la tradition manuscrite, il en ajoute cependant

- deux qui lui sont propres et dénoncent son origine. L’un est une réfu-

tation d’une lettre du patriarche grec Germain II; l'autre est un frag-
ment de lettre des dominicains de Géorgie 4 leurs confréres en luttes
doctrinales avec les Grecs 3, Par leur nature méme ces deux morceaux
supposent déji une origine byzantine, au méme titre que les autres com-
posants des appendices; mais il y a plus. Les rapports que la réfutation

"de la lettre du patriarche soutient avec le Contra Graecos suggérent

Pidentité d’auteur pour les deux pi¢ces. Dés son début, puis une seconde
fois dans sa finale, la réfutation se donne comme le complément de ce
qui a été dit précédemment dans la distinction « de fermentato et azy-
mo » 35, Or, et c’est 1a le fait principal, la réfutation de la lettre de Ger-
main IT est un autographe. .

Pour administrer la preuve de cette derniére assertion il suffira d’at-
tirer Pattention sur un accident littéraire deux fois répété. Au début

%2 Petit in-4° de 98 feuillets. Contient: @) notre traité et ses appendices (fol, 1I-
667); b) Honoré d’Autun, Elucidarium sive Dialogus de summa totius christianae
theologiae: PL 172, col. 1109-1176. Cependant le texte est incomplet dans V1, il
cesse avec le chépitre 16 de la III® partie (PL col. 1169 B 9). — Nous n’avons retrouvé
les textes propres au ms. V! que dans les marges de FL.

33 Fol. 61Tb-61vh,

34 Voyez ci-aprés, pp: 376-384.

3 Textes cités ci-aprés, p. 377.



Contra Graecos 331

de la réfutation Pauteur a mis sous les yeux de son lecteur le fragment
de la lettre contre lequel il instituait sa critique. Pour ne point trahir son
adversaire, il fit copier d’une part le texte grec litigieux, et mit en regardl
sa version latine. Or il se trouve que deux fragments de ce texte, ['un de
vingt-cinq mots dans la version latine, l'autre de trois, ont été ajoutés
dans les marges, aussi bien pour le grec que pour le latin, et par les mémes
mains que les textes primitifs 3. Si le manuscrit n’était que la copie d’un
modéle préexistant, il ne serait pas possible de rendre raison de ces faits,
supposant les mémes omissions dans les deux recensions du fragment;
cela d’autant moins que la chose se reproduirait deux fois: il faudrait
imaginer un’ concours de coincidences tout & fait invraisemblable. Au
contraire nulle difficulté dans le cas d’un autographe du texte latin. Le
fragment grec ayant été transcrit, avec les deux omissions que I’on sait,
le polémiste latin en fit la traduction paralléle, comportant nécessaire-
ment les mémes défauts. Un contrdle révéla I'imperfection de la copie
grecque; sur quo1 l’on suppléa de part et d’autre aux déficiences primi-
tives. Les mémes mains intervinrent pour ces opérations successives.
Ces faits prouvent donc que le texte latin est un autographe. De menues
corrections de rédaction apportées sur le manuscrit au cours du travail .
confirment cette conclusion #7. D’autre part le fragment de la lettre des
dominicains de Géorgie copié & la suite de la réfutation autographe est
dd ici & la méme main. Selon beaucoup de vraisemblance Iauteur de la
réfutation était 'un des fréres auxquels cette lettre avait été adressée. La
convergence de ces éléments n’est-elle pas significative? Le manuscrit
4066 doit sa valeur exceptionnelle & son origine privilégiée. Mais re-
venons 3 la seconde édition du Contra Graecos.

Si le témoin qui nous I'a transmise a bien lorigine que nous lui
attribuons, la question d’authenticité de la revision ne fait guére de
difficulté. Il y a lieu de noter toutefois que notre manuscrit ne donne
pas 'autographe de cette revision, mais une copie calligraphiée — copie
d’excellente tenue textuelle quoique non dépourvue de légéres incorrec-
tions et fautes de transcription. — On ne peut s’en étonner. L’auteur
fit exécuter en propre une copie de I'ccuvre munie des corrections et

3 Dans le texte édité ci-aprds, pp. 429-430, lés éléments en cause sont entre:
crochets droits. . ' )

% Ainsi: « Si ‘ergo, ut dictum est, ratione pa (pa exponctué) nominis ut dictum
est (ut dictum est rayé et exponctué) dicitur panis fermentatus perfectus... » (fol. 63V).
Ou bien cet autre cas: « Item ubi dicit (dicit exponctué) hec leguntur...» (637). Le
texte grec fut transcrit par une main byzantine, & ’exception. du titre, sans doute
da 4 Pauteur latin..



332 Antoine Dondaine

compléments signalés. Par la suite il inséra dans ce manuscrit les deux
fragments sur lesquels nous venons d’attirer I'attention. Nous insistons:
il s’agit bien d’une insertion matérielle dans le volume déji constitué
des feuillets sur lesquels sont copiés ces textes®8, Par 1a s’explique le
fait qu'aucun des témoins de la premiére édition ne posséde I'un ou
Pautre des deux éléments; ils sont de date postérieure.

Quoique aucun autre exemplaire de la revision n’apparaisse dans
la tradition manuscrite3?, il est certain qu’elle fut connue de bonne
heure. Les emprunts que lui fit Matthieu d’Aquasparta prouvent qu’elle
était déjd en Occident dés le dernier quart du xme siécle. Clest chez
elle en effet que le futur cardinal trouva la majeure partie de la docu-
mentation patristique grecque dont il fit état dans son « De aeterna pro-
cessione Spiritus Sancti» 0. D’autre part, Buonaccorsi utilisa un re-
cueil de tous points semblable & notre témoin au couvent de Négrepont,
ol il composa le Thesaurus veritatis fidei 4% ’

Un dernier trait du manuscrit 4066 est & noter. Son texte est parfois
accompagné de gloses marginales (quelques-unes interlinéaires) dont
Porigine est difficile 4 préciser. Les unes sont peut-&tre dues 4 Pauteur
du traité, car leurs traces apparaissent déji sur certains manuscrits de
la premiére édition; d’autres ne peuvent lui &tre attribuées, comme dans
le cas suivant, la premiére dans V1, en marge de la derniére objection
des. Grecs 4 la theése latine de la double procession de I’Esprit-Saint
(fol. 2v):

« Glossa. Greci plura hiis obiciunt contra istud argumentum, que tamen
auctor causa brevitatis hic non posuit. De illis enim tantum facit mentionem
que suo tempore magis erant usitata et que ab eis audierat disputando cum eis.
Si quis autem vult videre alia et alia, querat in quaterno cuius rubrica hec est:
Verba Eustacii Niceni etc. ».

Cette derniére référence nous invite 4 nous reporter au folio 547 du
manuscrit, ol se lit une liste de seize arguments utilisés par les Grecs

38 Ces feuillets furent insérés un & un, Hs possédent chacun leur onglet propre
pour permettre de les relier au volume. L’un de ces onglets, correspondant du feuillet
63, porte linscription grecque xvgiog 7jmev mpds pe, c’est-d-dire « Dominus dixit
ad me »; laquelle n’a pu é&tre faite qu’avant Pinsertion dans le ms. Ces feuillets sont
donc d’origine byzantine. . N

89 Cfr. ci-dessus, n. 32.

40 Voyez ci-aprés, pp. 399-401.

41 Sur Buonaccorsi, v. ci-aprés, pp. 406-418 Donnons comme signe de cette
utilisation le fait qu’il connait le texte concernant s. Georges I’Hagiorite, donné par
la lettre des dominicains de Géorgie (ci-aprds, pp. 383; 431-432).



Contra Graecos 333

dans leurs polémiques contre les Latins. C’est donc un usager du volume
qui est P'auteur de cette note. Or celle-ci est ancienne, du xri® siécle,
calligraphiée comme le texte courant. Il y a un total de dix gloses de ce
genre dans le manuscrit.

Le copiste du codex F! (xve siécle), qui transcrivit un exemplaire
de la premitre édition, ajouta ces mémes gloses dans les marges de sa
copie, en méme temps que les textes propres & 1’édition accrue. Peut-
£tre eut-il notre manuscrit sous les yeux.

Ailleurs, certaines de ces gloses se sont introduites dans le texte.
Ainsi I'imprimé ajoute-t-il un appendice 2 la lettre de 'empereur Mar-
cien 4 s. Léon qui n’est autre qu’une glose entrée en texte. Dans le ma-
nuscrit VI celle-ci se lit dans la marge; dans les manuscrits V2 et V4 elle
est déja en texte mais est précédée du mot « glo{ssa) » qui dénonce son
caractére. Il est probable qu’il en est de méme dans le manuscrit Clm
employé par I’éditeur %2, «

Par une coincidence curieuse le témoin le plus intéressant de I'édi-
tion primitive se trouve & coté du manuscrit 4066 sur les rayons de la
Biblioth¢que Vaticane. Le contenu du codex 4065 (V), 4 la différence
prés de 1édition et des deux piéces autographes signalées pour le n°
4066, est exactement le méme, et la qualité de son texte n’est pas infé-
fieure. Un comput pascal pour les années 1308-1320, copié sur le verso
du dernier feuillet, fixe un terme ultime pour I’sge de ce témoin. Selon
toute vraisemblance il est de la fin du xiree siécle. Avant d’entrer 4 la
Bibliothéque pontificale il appartenait aux franciscains de Monteripido,
prés de Pérouse. D’ou1 venait-il antérieurement? Les piéces qu'il renferme
le rattachent de fort prés a 'origine de la tradition, la chose est sire,
mais fien ne permet d’&tre plus précis %3, :

Comme ces deux manuscrits sont d’accord sur le contenu des appen-
* dices, il y a I3 un gage que ceux-ci furent constitués par 'auteur du traité;

42V et V2 omettent; V* glose marginale; V2 et V* en texte avec « glo »; imprimé
col. 534 B 6-ss en texte avec gloria (sic), de sorte que la phrase n’a plus aucun sens. —
Voici un autre cas: «...imitantur [Horum igitur auctoritate Graeci suffulti, quam
plurimos latratus contra Romanam ecclesiam latrando emittunt, pro eo. quod multa
sunt in eis, quae contra Latinos et pro Graecis prima facie agere videntur]. Quorum
tenorem diligenti investigatione considerantes, de graeco in latinum... transtulimus;
huic operi similiter inserentes... ». Ce que nous mettons entre crochets droits manque
dans les mss. V et V?; est entré dans le texte dans V2 V3 V4 et PG col. 559 D 4-ss. _

48 1 ne semble pas qu’il ait été copié sur I’exemplaire alors conservé dans le
trésor pontifical (v. ci-apres, p. 335. et note 52), car. celui-ci était de la seconde édi-
tion, si toutefois c’est bien cette copie qui fut utilisée par Matthieu d’Aquasparta

(v. ci-aprés pp. 394-ss).



334 Antoine Dondaine

A ce titre ils rentrent dans son héritage littéraire comme compléments
authentiques de son ouvrage. L'imprimé ayant été fait sur un témoin
trés appauvri, il y aura lieu de dresser tout a I'heure 'inventaire exact
de ces appendices; on y verra un beau témoignage du souci de I'auteur
a rassembler les matériaux nécessaires a son ceuvre.

Malgré 'ancienneté des témoins V et V1, on a douté de leur valeur
pour [’établissement d’un texte critique. Cette appréciation était mo-
tivée de deux reproches: a) un fragment de la distinction « de fermentato
et azymo » donné par un autre manuscrit, et dont on ne peut mettre en
doute 'authenticité, leur fait défaut; b) ni I'un ni I'autre ne connaissent
la finale du manuscrit Ashburnham, sur laquelle nous avons attiré I’at-
tention 4, La difficulté faite au sujet de cette finale se trouve déja écartée;
nous'n’y reviendrons pas: le texte de V et de V! est de qualité trés supé-
rieure a celle du témoin F %, La premiére difficulté derhande au con-
traire qu'on examine sa portée.

Jacques Echard, confrontant le manuscrit du college de Navarre
(P), aujourd’hui perdu, avec le texte publié par Stevart, constata une
omission importante de ce dernier aux approches de la fin (fin des appen-
dices et non du traité: PG 140, col. 572 C 5) . Le texte donné en cet
endroit par P était tiré d’une lettre de Théorien déja utilisée par I'ano-

nyme 2 la distinction de I'azyme. Echard publia le texte omis par I'im-
primé. La finale du morceau, une réflexion de Pauteur du traité, avait
une étroite parenté avec la finale de la premiére citation déja tirée de
la lettre de Théorien. Le rapprochement invita a4 voir un déplacement
accidentel du fragment nouveau; il n’avait que faire i la place ou le don-
nait P et devait s’intercaler entre la premiére citation et la réflexion
finale de lauteur, finale commune aux deux éléments ¢’. Quoiqu'il en
soit de cette interprétation, le fait n’atteint en rien l'autorité de V et de
Vi, Nous savons désormais que ’auteur a reva son texte, ’a enrichi de
nouvelles autorités; le manuscrit P pouvait étre le témoin d’une nouvelle
addition, sans plus. Le cas est beaucoup plus vraisemblable que celui
d’une omission généralisée & toute la tradition manuscrite, P compris,
puisque le fragment aurait déja été déplacé dans ce témoin. Que I'ad-
dition aijt été faite par I’auteur, la chose parait certaine; & tout le moins

44 R. Loenertz, Autour du traité..., pp. 362-ss.

4 Cfr. ci-dessus, p. 329.

48 Script. Ord. Praed. I, 138 a. Ce texte a été réimprimé par R. J. Loenertz,
en appareil de I’¢dition de «L’Epitre de Théorien le Philosophe aux prétres d’Oréiné »,
Mémorial Louis Petit, Bucarest 1948: texte pp. 326-327.

47 R. Loenertz, Autour du traité..., pp. '363-364. {



Contra Graecos 335

elle aura été faite par quelqu’un de son entourage immédiat, qui aura
utilisé sa documentation. C’est cet auteur qui‘a transmis aux Latins un
premier fragment de la lettre de Théorien, dont on ne connait plus un
seul manuscrit grec complet; le second doit avoir eu le méme intermé-
diaire puisqu’on le retrouve dans le méme dossier.

Quoique les variantes du manuscrit de Navarre relevées par Echard
révelent la supériorité de ses lecons sur celles de I'imprimé, on ne peut
voir dans son texte le témoin d’une nouvelle édition du Contra Graecos;
ce texte s’apparente méme davantage 4 celui de I’édition primitive qu’a
celui de V! 48, Toutefois on regrettera la perte de ce volume; encore qu’il
fat du xve siécle, il était le témoin d’une famille de manuscrits dont on
ne trouve plus la trace. ,

Une autre perte peut 8tre enregistrée, plus regrettable que celle-13,
car il s’agit cette fois d’une copie du xi11€ si¢cle. Nous trouvons en effet
mention d’un « Tractatus contra Gregos, qui incipit Licet Grecorum
ecclesiam », dans I'inventaire du trésor pontifical de 1295, sous le pon-
tificat de Boniface VIII 4%, Ce début de I’ceuvre ainsi cataloguée ne peut
laisser d’hésitation sur son identité. La description du manuscrit est
un peu plus développée dans I'inventaire fait 4 Pérouse quelques années
plus tard, en 1311: « Item, quendam parvum tractatum et in parvo vo-
lumine contra Grecos de processione Spiritus Sancti, qui incipit in se-
cundo folio post prologum: dixit nullus sanctorum, et finit in penultimo:
verbum sicut legitur; et est in tabulis sine copertura et clausoriis » 5%,
Non seulement la premiére citation permet d’identifier le traité ici in-
ventorié avec celui commengant par les mots Licet Grecorum' ecclesiam
(les mots- dixit nullus sanctorum se lisent dans I’édition PG 140 col. 489
C 1) %, mais la seconde permet aussi de préciser que le manuscrit était
du type de V ou VY les mots verbum sicut legitur appartiennent en effet -
a un des appendices propres a ces manuscrits: un fragment sur la muti-

48 Dans le relevé des variantes fait par Echard il n’y a pas trace des textes ajou-
tés dans la seconde édition.

49 Edition de Iinventaire dans A. Pelzer, Addenda et emendanda ad Francisci
Ehrle Historiae Bibliothecae Romanorum Pontificum..,, Bibliotheca Vaticana 1947,
p. 15, n. 235. )

50 Ydition dans F. Ehrle, Historia Bibliothecae Romanorum Pontificunm..., Roma
18¢o, p. 46, n. 187.

51 A. Pelzer, Addenda et emendanda..., p. 9o; mais les compléments d’infor-
mation apportés par le savant Seriptor de la Bibliothéque Vaticane demanderont 4
étre corrigés en fonction de Ja distinction de I’auteur de 1252 et de Barthélemy de
Constantinople.



336 ‘ Antoine Dondaine

lation du Quicumgque vult par des moines Grecs 2. Les traits du signa-
lement ne permettent pas d’identifier cet ancien témoin avec aucun de
ceux qui ont été conservés 5,

. Si ces pertes: sont regrettables, elles ne paraissent cependant pas
porter une atteinte grave & la transmission du.texte; les deux témoins
V et V! donneraient une base stire pour une édition critique, et des ma-
nuscrits moins anciens permettraient de suppléer 4 leurs légéres lacunes
et incorrections %,

Quoique nous ayons d renoncer 4 lever I'anonymat du traité, il
reste toutefois possible de grouper de bréves informations rencontrées
de-ci de-14, au travers desquelles transparait quelque chose de P'auteur;
le portrait dessiné campe un personnage qui mérite d’étre sorti de’ombre.

Tout d’abord il est acquis que nous avons affaire & un religieux do-
minicain du couvent de Constantinople; le titre et la finale du traité
cités plus haut ne peuvent laisser de doute 4 ce sujet. Le couvent était
déja ancien; il avait été fondé avant 1234, peut-&tre méme avant 1228,
date de ’érection de la province dominicaine de Gréce. Constantinople,
alors capitale de Pempire latin d’Orient, avait certainement été parmi
les premiéres fondations qui aboutissaient & ’érection de la province 5.

Le recrutement des sujets peuplant les couvents de Gréce était assuré
A Porigipe par les provinces de Lombardie et de France; les Italiens se
rendaient 4 Négrepont (et plus tard 4 Candie), les Frangais 4 Constan-
tinople, Thebes et Clarence 5. Dans la seconde moitié du siécle il y eut

52 Ce fragment a été &dité par V. Laurent, Le symbole « Quicumque » et I’'Eglise
Byzantine, Echos d’Orient, t. XXXIX, 1936, pp. 403-404. Les mots verbum sicut
legitur se lisent page 404, ligne 9. Nous avons dit ci-dessus n. 43, que ce ms. était,
probablement de la 2¢ édition; on.peut conclure qu’il était du type de V1.

53-Seuls V et V! pourraient entrer en considération; or ni ’'un ni ’autre ne por-
tent les mots dixit nullus sanctorum comme début du second feuillet. Quand les pa-
pes s’installérent en Avignon au début du x1v® sitcle, le trésor pontifical demeura
en Italie, & Pérouse d’abord, puis & Assise. Les manuscrits furent dispersés plus. tard
sans qu’on ait pu suivre leurs traces, Cfr. F. Ehrle, Historia..., pp. 126-128.

54 Devant un mot difficile le scribe de V s’abstient; il laise un espace libre sur son
_parchemin. Cependant, d’une manidre générale, il serait plus exact que celui de V1,
' 55 Sur cette date v. R. Loenertz, Les établissemtlmts dominicains de Péra-Cons-

tantinople, Echos d’Orient (1935) 333-334-

58 Liste des couvents de la province de Gréce d’aprés Bernard Gui dans Script.
‘Ord. Praed. I, p. XII. — Cfr. B, Altaner, Die Dominikanermissionen des 13. Jahr-
hunderts..., Habelschwerdt (Schles.) 1924, pp. 10-11. — Le couvent de Constanti-
nople n’est pas nommé dans la liste de Bernard Gui car la premitre fondation fut
dissoute en 1261. La deuxiéme, de 1299, appartint & la Société des fréres pérégri-



Contra Graecos ‘ 337"

des sujets nés en Orient, soit issus de parents latins, soit de Grecs ralliés
4 Rome. 11 est difficile de penser qu’en 1252 il y ait eu déja des sujets
d’origine indigéne, suffisamment armés pour la controverse théologique.
Il est d’ailleurs facile de percevoir que le- Contra Graecos est 'ceuvre
d’un Latin. Certaines traductions par trop matérielles ne peuvent étre
le fait d’un interpréte de culture grecque; il se rencontre des maladresses
significatives: celle-ci, par exemple, o l'on traduit le verbe composé
« mwpoéAdfoy » (precesserunt)  par « perceperunt » (col. 51r B). D’autre
part le traité suppose une culture théologique latine siire, que son auteur
n’avait guére pu recevoir en Orient. Nous pouvons pressentir que cet
auteur, religieux du couvent de Constantinople, était d’origine fran-
caise. Cette présomption va se trouver étayée par un indice fort curieux.

L’on sait que les théologiens scolastiques occidentaux, formés au
parler italien ou francais médiéval, employérent parfois l’article en la-
tin: /y ou Z. Il suffira de rappeler ici 4 titre d’exemple ce passage de
T’Expositio in Matthaeum de s. Thomas d’Aquin ol 'on traite de la si-
gnification du pronom Hoc dans la formule de la consécration eucha-
ristique du pain:

" «Alii dicunt quod /y Hoc demonstrat ipsam substantiam corporis. Sed
-quomodo est hoc? Estne statim corpus Christi cum dicit Hoc?... Ideo dicunt
alii quod Iy Hoc retardat suam sxgmﬁcatlonem, et demonstrat 111ud quod erit
post prolationem istius verbi meum...» 7.

Or cet article latinisé se rencontre deux fois dans le Contra Graecos
(encore qu'il ait disparu de I’édition de Stevart, son emploi est garanti
par les manuscrits V fol. 197; V2 fol. 18V), mais il n’est pas sous la forme
. Iy ou L c’est la forme frangaise Je qui a été conservée:

nants. Cependant on peut conclure d’une lettre de Grégoire IX, du 4 mars 1239
(Bull. Ord. Praed. I, p. 104, n. 188; Potthast ro705), au prieur du couvent de Paris,
qu’a cette date le recrutement des fréres précheurs de Constantinople était surtout
frangais. L’ex-prieur du couvent de Cple, fr. Jacques, envoyé par s. Louis avec fr.
André (de Longjumeau?) pour négocier P’acquisition de la Sainte Couronne d’épi-
nes, en 1238, édtait frangais. — On connait encore le nom d’un autre prieur du couvent
de Cple vers la méme époque (1244 et non 1234 comme le dit par inadvertance R.
Janin, Les sanctuaires de Byzance sous la domination latine (1204-1261), Etudes
Byzantines, t. II, 1945, p. 150), fr. Simon, chargé d’une mission par Innocent IV:
cfr. E. Berger, Les registres d’Innocent IV, t. I, Paris 1884, p. 120, n. 707.

57 S, Thomae Aquinatis. in- Evang. S. Matth., 26, 26 (ed. Marietti, Taurini
1925, p. 358 b) ~ On peut voir aussi in Evangelium Ioannis, ch. I, lect. 1 (ed. Ma-
rietti, Taurini 1925, p. 17 a); Summa de theologia, ,I”‘ pars; qu. 36, a. 4, ad 6; etc.

22 — Arch. Fratr, Praed, - XXI.



338 Antoine Dondaine

«Secundo respondemus per vim prepositionis per. Aut enim sumitur
hic.le per causativé aut instrumentaliter: quocumque autem istorum modo-
rum sumatur le per, nusquam adamas salvatur, 1dest custoditur secundum
€08, per ignem... » 58,

N’y a-t-il pas 1 plus qu’un indice de Porigine du frére précheur
écrivant en 1252 au couvent de ConstamtlnopleP

- Le traité contient encore d’autres informations, soit de maniére
concréte, soit 1mp11,01te concernant son auteur. Celui-ci a soutenu des
controverses orales avec les Grecs: « Hee sunt auctoritates et rationes
quas in libris suis invenisse et ab ore ipsorum audisse me memini in
disputatione » (col. 519 C); il est allé 3 Nicée: «... prout propriis oculis
aspeximus in civitate Nicea » (col. 566 C); il a eu accés aux dépbts de
manuscrits. dans les monastéres grecs de la capitale:

- « Inveniuntur tamen quedam originalia Crisostomi adhuc illesa' Constan-
tinopoli in armariis monasteriorum grecorum » (col 528 A)

Ces falts sont 1nteressants, ils révelent quelque chose du genre
d’activité auquel se livraient les religieux du couvent et, dans le cas plus
précis de Iauteur du traité, ils expliquent que Pon ait songé 4 le solli-
citer d’entreprendre ce travail. =

Le prologue de I'eeuvre nous apprend en effet que r auteur se . met &
Pouvrage 4 la demande de 'un de ses confréres, qui le presse de con-
vaincre les Grecs de duplicité dans l'utilisation de leur propre tradition,
a laquelle seule ils accordent crédit 5°. Une telle demande né supposait-
elle pas que celui & qui elle était adressée avait déja donné les preuves
de ses capacités pour menet 4 bien une entreprise si nouvelle et si auda-
cieuse? Nouvelle, parce que I'exploration de la littérature patristique
grecque n’avait jamais été poussée par les Latins aussi loin que Pexige-
rait la démonstration souhaitée; audacieuse, parce que la concession faite
3 Padversaire du bénéfice de s’en tenir & sa propre tradition priverait le
polémiste' de moyens précieux d’argumentation: les Grecs avaient le
devoir de ¢’incliner devant l'autorité des saints Péres latins, interprétes
de Ecriture et de la Tradition, au méme titre que les Latins recevaient
Pautorité des Péres grecs: les uns. et les autres avaient été. gu1des par Ie

58 Dans 1’édition, texte correspondant, col. 517 B g-ss.
. 5% «'Fraternis quandoque. precibus inclinatus qualiter ex suis libris eorum (sc.
Graecorum) convincatur pertinacia, virtute qua potero ostendere laborabo. Sl quid
‘ergo vobis, frater karissime, m hiis gratum fuerit... » (col. 488 B).



.

Contra Graecos 339

méme Esprit-Saint ¢°. Si donc un confrére de notre dominicain 'enga-
geait dans cette voie délicate, c’est qu’il mentalt une telle confiance.
Il est permis de présumer - quelques-unes des quahtes supposées par
cette requéte. ' :

D’abord le sujet devait avoir une certaine familiarité avec la langue
grecque; aurait-on sollicité d’un apprenti hellénisant une démonstration
qui exigeait la fréquentation assidue des originaux grecs? Beaucoup des
sources littéraires n’avaient pas encore été traduites en latin 3 cette épo-
que. En outre, 'auteur devait se mouvoir avec aisance dans la littéra-
ture conciliaire et patristique; connaitre les adversaires, leurs griefs
contre I'Eglise de Rome; les autorités qu’ils invoquaient: autant d’in-
formations qui, alors comme maintenant, plus méme en raison de la na-
ture des instruments de travail; exigeaient un labeur patient. Nous pres-
sentons que notre dominicain avait derriére lui de longues années de vie
en Orient, consacrées aux études et a la controverse. . '

Or moins de vingt ans plus tdt, une occasion exceptionnelle.s’était
présentée pour les religieux latins de Constantinople de faire preuve
de semblables qualités, et 'un d’entre eux, une exception, s’était révélé
capable d’étre le porte-parole des nonces .d¢ Rome. Nous voulons par-
ler de la mission envoyée par Grégoire IX en 1234 au patriarche. grec
de Constantinople; Germain II; alors en résidence 4 Nicée, et & I’empe-
reur :Jean IIT Ducas Vatace. Cette légation est bien connue, grice 3 la
relation des nonces qui ‘a été conservée, et.imprimée plusieurs fois:5.
Il y a quelque motif d’évoquer ici les conférences de 1234; l'auteur de
notre- Contra Graecos y joua peut-étre un role de premier plan.

Des rapports d’ordre littéraire sont certains entre-la relation des
nonces et le traité; ils se dégagent 4 la confrontation de citations patris-

" 80 Cette obligation réciproque est bien soulignée par Nicolas de Cotrone dans
I’épilogue du’ Libellus, adressé & ‘Théodore II Lascaris; édité par P.. A, Uccelli, S.

'Thomae Aquinatis... In Isaiam prophetam..., accedit Anonymi Liber de Fide San-

ctag Trinitatis, Romae 1880: épilogue pp. 441-442. Pour Pattribution du Libellus
a Nicolas de Cotrone nous renvoyons 4 ’étude que nous venons de publier sur ce
sujet: Nicolas de Cotrone et les sources du Contra errores Graecorum de s. Thomas,
Divus Thomas (Frib.) 28 (1950) 313-340. — Démétrius Cydonés adopta une méme
attitude (v. son Apologia I, Studi e Testi 56, Vatican 1931, p. 367, n. 40; 368, n. 74),
et il composa un opuscule pour la justifier (signalé dans Studi e Testi 152, Biblio-
teca Vaticana 1947, P. 4).

61 Lditions complétes: Script. Ord. Praed. I, 911-924; Mansi, Concilia ampliss.
collect., t. XXIII, col.: 279-307 (ex Script. Ord. Praed.); G..Golubovich:O. F. M.,
Archivum Francis. Hist. XII (1919) 428-465. Cette dernidre. &dition, quoique non

. critique, est la meilleure.



340 Antoine Dondaine

tiques communes & l'un et & Pautre document. D’autre part, quelques
textes avaient été traduits et utilisés par Hugues Ethérien; plusieurs
d’entre eux sont repris, soit littéralement soit dans une recension rema-
niée, dans la relation des nonces et dans le traité de 1252. Or I'accord
littéraire se vérifie davantage entre ces deux derniers documents qu’avec
le De sancto et immortali Deo %, La dépendance est donc certaine.
Sans doute pourrait-elle s’expliquer par le fait que Pauteur du Contra
Graecos aurait possédé une copie de la relation des nonces; la chose
est possible en effet, mais nous pensons que les rapports sont d’un autre
ordre. Plus loin il apparaitra clairement que I’anonyme dominicain avait
une connaissance fort peu commune des ceuvres de Hugues Ethérien et
de son frére Léon Toscan; il nous a transmis deux de leurs opuscules
ignorés par ailleurs jusqu’a nos jours. Ne.serait-ce pas lui qui aurait
procuré aux nonces les autorités empruntées a 'ceuvre de Hugues? Ne
serait-ce pas lui aussi qui en aurait remanié la version? Car il ne fait
de doute pour personne qu’il a lui-méme traduit un grand nombre des
textes patristiques et liturgiques cités dans son ouvrage®. L’hypothése
de la participation du polémiste de 1252 aux travaux de la légation de
1234 est si suggestive qu’elle demande qu’on s’y arréte un instant pour
en vérifier la vraisemblance. :

Les personnages officiels de la légation étaient des religieux fran-
ciscains ‘et dominicains; les premiers étaient anglais, Haymo de Faver-
sham, qui deviendra un jour Ministre général de son ordre, et Raoul
de Reims (anglais lui aussi, malgré ce nom frangais). Les deux domi-
nicains étaient fr. Hugues, dont I'identité n’a pas encore été précisée,
et Pierre de Sézanne, tous deux frangais semble-t-il. Les quatre per-
sonnages ignoraient la langue grecque, ou bien la possédaient fort mal.
La chose ressort du texte de la relation. En effet son auteut, qui parle
au nom des quatre nonces, rapporte qu'au cours d’une discussion ’em-
pereur pria ceux-ci de produire les autorités qu’ils prétendaient favo-
rables & leur thése. Alors, poursuit le narrateur, sur le champ l'un de
nos fréres, auquel le Seigneur avait donné aisance dans la langue des
Grecs, ouvrit le livre des Anathématismes de s. Cyrille et commenga
de lire en grec:

82 T.a référence aux textes cités est également donnée de la méme manidre, trés
précise, dans la relation et le Contra Graecos. ’

8 Plusieurs fois l’auteur du traité se donne comme le traducteur des textes
qu’il cite. E. g., col. 500 B 14: « Quod autem hic transtulimus procedens, in graeco
dicitur mgoidy ». — 559 D 8: « Quorum tenorem... de graeco in latinum... transtu-
limus... ». Etc. '



Contra Graécos 341

« Et continuo unus de fratribus nostris, cui Dominus dederat gratiam in
litteratura Grecorum, revolvit librum beati Kyrilli de IX anathematlsmo et
mceplt grece legere...» %4 |

Un de nos fréres: on a dit qu’il s’agissait de I'un des nonces %! Nous
ne le pensons pas. C'est 'un des religieux de leur suite, franciscains et
dominicains des couvents de Constantinople. Le présence des ces assis-
tants des délégués officiels ne parait pas avoir été remarquée; elle est
cependant plusieurs fois mise en évidence par le document. Par exemple:
2 la suite d’un incident les nonces tiennent conseil et envoient deux des
fréres présenter leurs doléances au patriarche: « Et inito consilio, duos
de fratribus nostris ad patriarcham transmisimus » %, Sur le chemin

du retour, ayant été contraints d’abandonner momentanément une partie

de leurs manuscrits, les nonces profitent d’une circonstance favorable
pour renvoyer les fréres les chercher: «... divertimus ad quoddam ca-
sale ibi propinquum, et remisimus fratres pro libris » 67, II est évident
qu’il ne s’agit pas des nonces. Dans un autre passage de la relation nous
relevons encore une fois la formule «fratribus nostris », et des noms
suivent. Il ne s’agit pas davantage des nonces, ni cette fois de quel-
qu'un du personnel de la légation, mais de deux religieux franciscains
qui sont des personnages de quelque importance: « Scripsit etiam (&
savoir le patriarche) fratribus nostris, scilicet fratri Benedicto ministro

% G, Golubovich, Disputatio Latinorum et Graecorum seu Relatio Apocri-
sariorum Gregorii IX..., Archivum Franc. Hist. XII (1919) 443, § 12.

8% Te P. Golubovich avait proposé cette interprétation dans sa « Biblioteca
bio-bibliografica della Terra Santa e dell’Oriente Francescano», t. I, Quaracchi
1906, p. 165, n. 1; il I’a exposée dans les prolégomenes de son édition de la relation
(Disputatio Latinorum..., pp. 435-436). L’interprétation part d’un postulat faux.
Le regretté P. Golubovich, qui a rendu des services signalés non ‘seulement & 1’his-
toire des missions franciscaines, mais aussi & celle des missions dominicaines, s’est
peut-&tre laissé égarer ici par le désir d’augmenter le matériel franciscain; il suppose
que le rapport est ’ceuvre d’un-des nonces (de son ordre) parlant pour tous. C’est
inexact; le rédacteur, quelqu’il soit, parle au noin de tous — ex persona omnium,
dirait un latin. Une seule fois le rédacteur se départit de sa réserve et parle 4 la pre-
midre personne du singulier, mais on n’en peut rien conclure, sinon qu’il était pré-
sent aux conférences: « Item introduxerunt aliam auctoritatem, que, si bene recolo,
fuit beati Basilii, cuius sententia...» (éd. Golub., p. 463, § 27). L’argumentation
du P. G. porte si peu conviction qu’en 1906 il concluait que c’était Aimon qui savait
le grec; en 1919 c’est Raoul de Reims. Et §’il fallait arguer encore sur 'ordre des
noims dans le- document, on renverrait & la lettre de Grégoire IX accréditant les non-
ces: ce sont les dominicains qui sont les premiers nommsés.

8 Ydit. Golubovich, p. 430, § 4.

87 Ibid., p. 465, § 30 circ. fin.



342 ‘ Antoine Dondaine

Romanie, et fratri Iacobo de Russano, qui tunc aderant Constantino-
poli....» 88,

La maniére dont la relation parle du frére lisant e grec de s: Cyrille
laisse entendre qu’il était considéré comme un privilégié « cui Dominus
dederat gratiam in litteratura Grecorum»; C’est-i-dire qu’il était pro-
bablement le seul de la mission possédant,quelque facilité dans la langue
grecque. Rares en effet étaient les Latins sachant le grec, méme parmi
les personnages envoyés par Rome en ambassade & Byzance ou 4 Nicée
pour tenter un rapprochement. Quand Michel Paléologue éerit &4 Utr-
bain IV en 1263 aprés ses entretiens avec. Nicolas de Cotrone et lui ex-
prime sa satisfaction d’avoir pu enfin converser avec un représentant
de Rome sachant le grec, il remarque que ceux qui l'avaient précédé
avaient toujours eu besoin d’un interpréte 8%, Dans son Opus tripartitum,
écrit en vue du concile de Lyon de 1274 — ot I'Union sera réalisée pour -
un temps — Humbert de Romans place au nombre des causes de la pro-
longatlon du schisme I'ignorance réciproque des langues 70, Cette igno-
rance avait en effet sa contre-partie du coté grec, ol I'on aurait trouvé
avec plus de difficulté encore quelqu’un sachant le latin. Ici méme, dans
les négociations de Nicée-Nymphée, le patriarche et les prélats doivent
demander aux Latins de leur traduire eux-mémes en grec les documents
des discussions ™. Les notres n’en étaient point 13, grace au frére auquel

88 Ibid., p. 445, § 16. Le P. Golubovich en concluait que 'auteur du récit était
nécessairement un frére en religion des-deux franciscains nommés. Si dans les autres
cas «nos fréres » était entendu des nonces, et que ce soit un des franciscains qui
ait la parole, il y aurait nécessairement au moins un dominicain parmi ces «fréres ».
L’expression « fratres nostri » ne peut donc étre entendue dans le sens proposé par
le ‘P. Golubovich. '

89 « Predicti nuntii immediate loqui ad invicem ignorabant sed eorum collo-
quium per illos qui in medio stabant interpretes, non existentes sufficientes in scien-
tia nec potentes amborum capere intellectus... »: J. Guiraud, Les registres d’Urbain
1V, t. I, Regist. Ordin., t. I, Paris 1901, n. 748, p. 356 b.

70 ¢« Quartum est linguarum diversitas, quae facit ut pauci Latini nostrorum
intelligant eos, vel intelligantur ab eis. Et ideo non possunt nostrates multum con-
ferre cum eis »: éd. dans P. Crabbe, Concilia Omnia..., Coloniae Agripp., t, II, 1551,
col. 993. ‘

7 ¢ Quam rationem cum audissent, petierunt ut copia huius rationis in scripto
daretur .eis. Quam primo. datam in latino, in graecum petierunt sibi transferri. Et
factum est ita » Relatio, édit. Golub., p. 436 § 8 in fine. — De ce seul fait on peut
é&tre assuré que le texte grec de la Definitio apocrisariorum de processione Spiritus
Sancti, dont la recension latine est incluse dans la relation, est I’ceuvre de notre frére
interpréte et non pas d’un interpréte grec.-Ce texte a été édité plusieurs fois. Cfr.
L. Wadding, Annales Minorum, ed. Quaracchi 1931, t..II pp. 374-380. Le texte



Contra Graecos 343

la Seigneur avait fait la faveur- que l'on sait. Du récit, il ressott qhe ce
frére possédait la langue grecque de maniére aisée, et était tout 4 la fois
un théologien averti. On nous le montre saisissant un ouvrage grec; y
trouver rapidement le passage approprié; interrompre sa lecture juste
ou il convenait. L’endroit était répéré d’avance, dira~t-on. Oui, sans
doute, mais le frére ne refuse pas de poursuivre la lecture 4 la' demande
des Grecs; ce qui lui suppose assez de science pour savoir qu'il n’y a
rien 13 de nature & compromettre la cause qu’il sert 72,

La richesse de la 'documentation patristique produite par les nonces
— ‘elle transparait & travers le rapport, lequel est évidemment un som-
maire lorsqu’il relate les discussions - doctrinales interminables — la
richesse de cette documentation, disons-nous, s’explique par la présence
de ce frére. Clest lui, qui en douterait, qui a muni les délégués officiels
de ces manuscrits grecs auxquels le récit fait allusion, tirés des biblio-
théques du patrlarcat et des coffres des monastéres de Constantinople.

Clest lui qui explore les écrits des Péres, les traduit; est Pinterpréte des
nonces dans les discussions.. Le, rdle est si transparent -2 travers le récit
-qu’il pose un personnage. historique, possédant les mémes qualités: que
le polémiste de 1252, la méme: aisance dans la langue et la: littérature
patristique grecques. Les sujets doués de ces qualités culturelles n’é-
taient pas légion 4 'époque, méme dans les couvents latins de Constan-
tinople. Aussi bien quand l'auteur du Contra Graecos nous dit qu’il
a soutenu des disputes avec les Grecs, nous y verrions volontiers un
souvenir des conférences de 1234.

En effet, n’est-il pas significatif que le falt soit rapporte a propos des
arguments opposés par les Grecs 4 la coutume latine de consacrer 'Eu-
charistie avec du pain azyme: « Hee sunt auctoritates et rationes quas in
libris suis invenisse et ab ore ipsorum audisse me memini in disputa-
tione » . Or la relation des nonces mentionne deux objets de contro-
verse dans les conversations de Nlcee-Nymphee la procession du Saint-
Esprit et I'azyme.

Ailleurs le polémiste dit avoir été 4 Nicée ™. Simple coincidence, dira- -
t-on. Nicée n’était-elle pas proche de Constantinople? Ouil! Mais les re-
lations entre. les capitales des empires rivaux étaient loin d’étre. cordiales

latin parallele’ dans Wadding est une traduction faite sur le grec par I’ édxteur Le
téxte latin original est celui de la ‘Relation des nonces (éditions, ci-dessus, n. 61).
7 Tbid., p. 443 § 12.
7 PG 140, col. 519 C.
™ Ibid., 566 C.



344 ' Antoine Dondaine

et fréquentes. Plus 'empire Latin approchait de son effondrement, plus.
Phostilité des Grecs se faisait agressive; de latente la guerre devenait
chaque jour plus dpre ™. Si des religieux latins de Constantinople ont
pu aller 4 Nicée sans faire partie d’une légation officielle, il est néan~
moins intéressant que le fait d’un tel voyage par P'auteur du traité soit
noté dans son ouvrage; c’est au moins un signe de la convenance de
notre hypothése. Or, & y regarder de prés, il y a ici plus qu'une simple
convenance. Le motif du rappel de ce voyage demande & &tre relevé.

Les Grecs reprochaient au clergé latin I'application des verges aux
pénitents: ¢’était 1 un usage défendu par les saints canons aux évéques,
aux prétres et aux diacres, disaient-ils "%, Le polémiste justifie la coutume
latine et rétorque P'accusation: les Grecs ne craignent pas de porter la
main sur leurs prétres et leurs clercs; ce en quoi ils sont plus coupables:
que les Latins qui ne le font que sur des laics. II est vrai, ajoute-t-il,
qu’en la circonstance ils leur retirent leur habit ecclésiastique, comme
je Pai vu de mes propres yeux & Nicée:

«Sed ecclesia Grecorum, que trabem gestat in oculo, quam non videt,
nisi festucam modicam in oculo fratris sui, hoc, quod nobis obicit, studiosus
implet non dico in suis laicis... sed in suis papatibus et clericis, quos tanquam
viles rusticos, pugnis et baculis facit verberari, sublato tamen ad horam prius.
ymathio, idest habitu clericali, prout propriis oculis aspeximus in civitate:
Nicea» (col. 566 B-C). ‘

11 est remarquable que la relation de 1234 rapporte un fait corres-
pondant & ce souvenir. Un Latin, sans doute un de ces fonctionnaires.
ou soldats étrangers au service de Pempereur, avait assisté & la messe
des nonces 4 Nicée. Il fut puni par son prétre grec 7. Sur quoi il vint
.se plaindre aux nonces. Indignés, ceux-ci dépéchérent deux des fréres.
de leur suite pour protester auprés du patriarche. Comprenant qu’il
ne pouvait se dérober, celui-ci envoya aux nonces le coupable, accom-~
pagné d’autres clercs qui, en guise de réparation, dépouillérent le délin-

% C’est précisément pour tenter d’obtenir une tréve que les nonces, aprés un
premier retour i ‘Constantinople, consentent & retourner en Asie. La relation fait
allusion aux périls pesant sur I’empire Latin. Cfr. Golub., p. 446 § 16.

7 Canon. Apost., XXVII, cité, col. 560 A.

77 Un Latin sujet d’un prétre grec, donc schismatique; voild qui ne manque
pas de piquant, A Nicée il n’y avait pas d’établissements catholiques. Les Latins
qui prenaient du service dans les gardes impériales ne devaient pas étre gens4 s’em-
barrasser de scrupules en matiére de discipline ecclésiastique; s’ils voulaient prati-
quer leur religion, ils devaient participer «in sacris » avec les Grecs.



Contra Graecos 345

quant de son vétement ecclésiastique et le trainérent 4 travers les rues de:
la ville jusqu’a la maison du patriarche:

« Finita autem missa et divinis rite peractis, advenit ad nos quidam La--
tinus exulans (vel ejulans?) et flens et dicens papatem suum eum supposuisse-
sententie, quia misse nostre interfuisset. Quo -audito, doluimus. Et inito con-
silio, duos de fratribus nostris ad patriarcham transmisimus, illud tam abho--
minabile factum in iuniutiam Dei et totius ecclesie illatum ostendentes. Quod.
audiens patriarcha, dissimulare magis voluit quam corrigere. Attamen videns.
quod pro multa iniuria illud reputaremus factum, cum ceteris papatibus illum
papatem ad nos transmisit, qui dictum papatem indumentis suis sacerdotalibus.
spoliaverunt, et ita expoliatum per villam usque ad domum patriarche iterum.
deduxerunt » 78,

N’est-ce point précisément de cette scéne que le polémiste de 1252
se remémore quand il dit avoir vu & Nicée les Grecs dépouiller de ses.
vétements ecclésiastiques l'un de leurs prétres? Ou bien faudrait-il
encore voir ici une simple coincidence? Nous ne croyons pas forcer la.
conclusion en considérant comme probable P'identité du frére a qui le
Seigneur avait fait la faveur de parler le grec et I'auteur du Contra Grae--
cos; ce qu1 nous fait regretter davantage encore que ’histoire n’ait pas.
conservé son nom.

La formation scolastique du polémiste se traduit par la clarté de son
ceuvre, construite sur le modeéle des disputes universitaires du temps et
des commentaires sentenciaires. Le plan était indiqué par les quatre:
théses. capitales controversées: procession de I'Esprit-Saint, état des
ames des défunts, mati¢re de la consécration eucharistique, enfin primat
du pontife romain; d’oir les quatre distinctions du traité. Dans chacune:
de celles-ci les difficultés opposées par les Grecs sont d’abord énoncées,
puis réfutées, aprés quoi I'auteur aborde la partie positive du sujet.

Les problémes traités dans la premidre et les derniéres distinctions.
étaient classiques, sans cesse remis en question depuis quatre siécles;,
ils sont toutefois rajeunis du fait du recours constant 4 la tradition pa--
tristique grecque, et si au total l’apport nouveau demeure restreint, il
se dégage pourtant de ce contact une vive impression de solidité. C’est.
que P'ceuvre étant de dimernsions peu étendues, les dits des Péres y ‘tien--
nent une trés grande place 7°. :

78 Relation, éd. Golub., p. 430 § 4. — Si les nonces protestent, c’est pour I'in--
jure faite 3 leur culte. ) )

‘7% Personne ne s’étonnera qu’il y ait parfois des faiblesses dans I'information.
patristique de notre auteur; c’est la rangon du temps ot il vécut. Il -était impossible-



346 Antoine Dondaine

Au contraire des autres, le sujet de la seconde distinction se trouvait
étre neuf du tout au tout. Les divergences entre Grecs et Latins sur
Pau-dela de la mort s’étajient manifestées pour la premiére fois lors d’une
conférence entre un religieux franciscain et un évéque grec, légat de
-Manuel Ange aupres de Frédéric II, dans I’hiver 1231-123280, L’¢-
véque, Georges Bardanés,. étant tombé malade -au monastére grec de
‘Casole, prés d’Otrante, y- regut le visite de frére Barthélemy, — c’était le
nom du franciscain.’ Celui-ci amena la. conversation 'sur la doctrlne ca-
tholique concernant P'état des 4mes séparées.

Le prélat grec s’apercut que les croyances ne concordaient pas; le
catholique affirmait Dexistence du feu du purgatoire et la rétribution
immédiate des ames (selon leurs mérites), choses que niait Bardanés 1,
De ce moment datent les controverses sur le sujet. e Contra Graecos
parait &tre le premier écrit’latin 4 en faire état 82,

Dans -les erreurs reprochées ici aux Grecs, I'accent. est mis sur la
négation de la rétribution immédiate, soit en paradis, soit en enfer, se-
lon le cas particulier de chaque Ame;. il n’est parlé. du purgatoire que
dans la partie positive, comme si les adversaires en avaient simplement
méconnu la. réalité, sans la nier 8, Le début de la distinction, la plus
bréve du traité, est assez faible. Il présente une réfutation peu heureuse
des assertions grecques: d’abord parce qu’il impute 2 tort 2 André de
Césarée d’étre responsable de ces erreurs; ensuite parce que I'autorité
pr1n01pale invoquée pour les combattre est un texte de s. Jean Chry-‘
sostome dont on propose une traductmn fautive 8, En revanche la série

d’affranchir ‘d’un coup la littérature pai;ristique des multiplés apocryphes qui I’en-
combratent dés cette époque, et ericoreé ‘plus deé libérer histoire de données faussés
circulant soit chez les Latins soit chez les Grecs. Cfr. le cas de: Théodoret.’

80 Sur cette affaire v. Golubovich, Biblioteca:,. della Terra Santa, t. I, pp.170-
175 '(mais lire: hiver 1231-32); M. Jugie, Theologia.,.. Orientalium, t, IV, Paris 1931,
pp. 36-38.

81 C’est par une relation’ sous forme de dialogue, de Bardangs, que l’affaxre est
connue. Voir G. Golubovich, Biblioteca..., 1. c.; M. Jugie, 1. c. ’

. 8 Il n’en fut pas-question lors des qonférences de Nicée-Nimphée de 1234,
et nous ne connaissons pas d’écrit de la polémique du c6té latin, si ce n’est peut-étre,
la petite Question: disputée. d’Alexandre de Hales, entre la relation de cette ]éga-
tion et le Contra Graecos. '

8 Dans le prologue, il est vrai, la négation du feu punﬁcateur avait été men~
* tionnée parmi les erreurs des Grecs: col. 487 B.

8 On ne trouve pas dans les ceuvres d’André de Césarée la doctrine incrimi-
née. — Pour s. Jean Chrysostome, c’est ici que l'on traduit 7goélafor par «perce~’
perunt » (ci-dessus p. 337) donnant un.sens sensiblement différent de l'original
(col. 511 B .10~-11). Cfr. Joannes. Chrisostomus, In epist.. Ad hebracos, homilia
XXVIII, § 1, in fine: PG 63 col. 192-193.



.Contra Graecos . 347

des arguments tirés de textes liturgiques (office des martyrs, des dé- -
funts) fait trés forte impression. Comment les Grecs peuvent-ils: nier
ce qu'ils chantent si souvent dans les cérémonies du culte, avec la parti-
cipation de tout le peuple? L’appel au témoignage des ceuvres d’art est
lui aussi trés suggestif: vous niez que les Ames saintes jouissent du ciel,
que les 4mes pécheresses soient punies en.enfer avant le jugement der-
nier. Regardez donc les murs de vos églises! N’était-ce pas la foi de vos
ancétres? Que signifient ces peintures représentant les anges venant du
ciel au devant des élus; les démons 's’emparant avec violence des ré-
prouvés dés leur lit de mort?

La partie posmve, ol l'on affirme l’ex1stence des limbes et du pur-
gatoire, est non moins intéressante. La premiére autorité proposée est
une glose sur le célébre passage de s. Paul (I Corinthiens, III, vers.
11-15), invoqué & bon droit comme une affirmation d’un feu purifi-
cateur. La glose proposée est des plus explicites: « Cum quidam ‘docto-
rum suorum inter eos authenticus predictum locum exponeret, adiecit:
Ignem istum credimus cathartirion, idest mundificativum, in quo 'anime
defunctorum purgantur tamquam aurum in fornace » (col. 514 D). Les
spécialistes auront reconnu ce texte, et un nom sera venu a leur mémoire:
Théodoret! C’est bien en effet le fameux texte recueilli au xvie siécle
par Jean Gagnée, et publié par lui sous le nom de Théodoret; que nous

" rencontrons ici trois siécles plus tot 8. Si notre dominicain ne nomme
pas Théodoret, il est certain que c’est 4 lui qu'il songe quand il 1e dé-
signe «un de leurs docteurs qu’ils tiennent pour authentiques ». Al
distinction précédente on avait refusé son autorité, 1’écartant comme
celle d’'un hérétique; on ne pouvait maintenant la proposer trop clai-
rement sans préter &'la critique. Buonaccorsi ne s’y est pas trompé; il
donna ce méme texte sous le nom"de_ ‘Théodoret 8, et c’est peut-étre
du Thesaurus que Pautorité passa dans les scolies de Gagnée 7.

.87, Gagnaems, Brevissima et facxlluna in omnes D. Pauli epistolas scholia,
éd. de Paris 1563, fol. 39Y-40r. [

8 I.e nom ne figure pas dans la recension grecque du Thesaurus, ni dans la
recension latine originale; il se lit dans I’édition d’André Doto (recension latine;
v. note suivante et Vatic. Pal. lat. 6791, fol. 69¥P-¥b) et dans le traité contre les Grecs:
de 1292 du ms, Vatic. lat. 819 (fol. 2847), dont nous proposerons l’attrxbutlon 4 Buo-
naccorsi (ci-apres, pp. 406-418). :

87 Que le lecteur en juge: ‘ C
- Thesaurus, éd. Doto Jean Gagnée, 1. c.

(Paris ' BN., gr. 1251, fol. 67V) (ci-dessus n. 8s).
o Aéyer Tig adrdy v@y Toawmdy diddoxa- « Similiter et Theodoritus . graecus

Aog* “rodro v6 wi mwredousy xabeg- . in hunc locum ait: Tofvo {8y ndp -



348 Antoine Dondaine

Peut-étre faudrait-il voir aussi une trace de cette méme autorité dans
le discours diffus ‘de Nicolas de Cotrone, également placé par lui sous
le patronage de Théodoret, et dont I'essentiel passa dans le Contra erro-
res de s. Thomas (et de 12 dans la tradition polémique latine postérieure).
Ce texte fera fortune jusqu’au concile de Ferrare-Florence, ot il sera
proposé par les théologiens latins, et refusé par les Grecs 88, Quoiqu’il
en soit de cette autorité, suspecte du fait de Nicolas de Cotrone, celle
proposée par le Contra Graecos est plus sérieuse; on ne peut douter
qu’elle ne soit d’origine grecque et beaucoup plus ancienne qu’on ne la
croyait jusqu’ici. Le proces qui lui fut intenté par I’éditeur moderne du
commentaire de Théodoret devrait &tre réouvert et révisé 89,

La seconde autorité invoquée pour appuyer ’affirmation de lexis-

. tence du- purgatoire est sainte Macrine, -dont le témoignage est non
moins précis que le précédent. On concede toutefois que la déposition
d’un tel témoin puisse paraitre hors de propos en th/éologie. Qu’a cela
ne tienne, les fréres de la sainte, Basile et Grégoire de Nysse, parleront
a-sa place, et aprés eux Damascéne et Athanase ?°. Les travaux posté-

ooy, & & xabagliovrar ai yvyal ds  ovedousy xabagtiigiov, &v & xabagllovra

O

70 xovolov &v Tdyovevrnole

" Dicit quidam eorum doctor Theo-
doritus « Hunc ignem credimus purga-
torium in quo anime purgantur sicut

al yuyal d¢ 0 yovoloy & =@ ywvevinoly
idest: «ignem credimus esse purgato-
rium in quo animae tdnquam. aurum
in conflatorio purgantur ».

aurum in conflatorio ».
8 Dans le Libellus, de Nicolas de Cotrone (ed. P. A. Uccelli, S. Thomae...
In Isaiam prophetam..., Romae 1880, p. 441a), repris par s. Thomas (Contra erro-
res Graecorum, ibid., I, 23, p. 485b) se lit ’énoncé: «salvabitur sic tanquam per
conflatorium ignem purgantem », texte qui ne s’accorde pas avec la doctrine du
commentaire authentique de Théodoret sur le méme passage de s. Paul (cfr. PG 82,
col. 249-252). Sur ce texte au concile, v. les documents publiés par L. Petit, Patro-
logia Orientalis, t. XV, Paris 1920: @) Cedula deputatorum Latinorum (cardinal Ce-
sarini), p. 37 (texte critique dans G. Hofmann S. I., Concilium Florentinum I, Orien-
- talia Christiana XVI [1929] 282); ) Marc d’Ephése, Oratio prima de igne purga-
torio, p. 58, § 12; ¢) Responsio Graecorum... a Bessarione... recitata, p. 71, § 13.
89 J. A. Noesselt, PG 82, Préface: Corollarium, col. 17-22. L’éditeur suppose
que ce texte, comme d’ailleurs celui de la tradition du Contra errores de s. Thomas
ont été altérés en faveur des théses latines; chose qui se serait produite dans I’Italie
méridionale. Si cette hypothese a encore quelque chance de rencontrer la vérité
avec le second texte, manipulé par Nicolas de Cotrone, elle serait fausse pour celui
de Jean Gagnée, puisque nous le trouvons d&s l'origine de la polémique sur le pur-
gatoire, et & Constantinople. — Sur ce texte, voir F. H., Reusch, Filschungen in dem
Tractat des Thomas von Aquin gegen die Griechen, Abhandlungen der k. bayer.
Akad. d. Wiss., II1. Cl. XVIII. Bd. III. Abth., Miinchen 1889, pp. 738-739.
90 Damascéne: Pseudo-D., dans le «De iis qui in fide dormierunt», PG 95;



Contra Graecos 349

rieurs n’ont que peu enrichi ce premier inventaire de la tradition pa-
tristique grecque sur le sujet; 'essentiel est 14 du premier coup .

La distinction s’achéve par un retour contre André de Césarée; du
moins la rubrique place-t-elle sous son nom une interprétation du texte
de s. Paul ci-dessus allégué, interprétation qu’on va refuser avec force.
En fait cette exégése rejoignait celle de s. Jean Chrysostome, qui voyait
dans le feu sauveur dont parle I’Apétre le feu inextinguible conservant
le pécheur pour un supplice éternel %2. C’est ignorer la langue grecque,
proteste notre polémiste, de proposer une telle interprétation, ou bien
la trahir sciemment; s. Paul n’a pu dite que les pécheurs seraient sauvés
pour un supplice éternel. Si exégese de s. Jean Chrysostome et de plu-
sieurs docteurs grecs n’est plus admise par aucun exégéte catholique;
Pauteur du Contra Graecos devance de deux siécles les théologiens du
concile de Florence pour la rejeter au nom de la langue grecque elle-
méme, employée par ’Apbtre .

Nous nous sommes arrétés un instant sur cette distinction parce que,
la premiére du genre, elle révéle & moins de frais le travail personnel de
Pauteur, ses recherches, ses déficiences aussi. Pour autant il serait faux
de conclure que les autres parties du traité supposent un moindre effort.
Le matériel commun 2 la tradition polémique a été soumis & une nou-
velle confrontation avec les originaux grecs, corrigé, retraduit quand il
y avait lieu, et strtout notablement enrichi 4. Mais il n’est pas dans
notre propos de faire I'inventaire de cet apport et de le contrdler; I'au-
teur a donné ses références avec une précision si remarquable que, a
part quelques rares exceptions, celui qui entreprendrait une telle en-

Athanase, Pseudo-A., Quaestiones ad Antiochum ducem, PG 28. Ce dernier ouvrage
-est fréquemment mis & contribution dans cette seconde distinction.

91 Buonaccorsi collectionnera un trés grand nombre de textes liturgiques, mais
«cela n’augmentera que le volume matériel; 1a substance est déja dans le Contra Graecos.

92 Homélie IX sur la I®re aux Corinthiens, § 3, PG 61, col. 78-8o.

9 Le sens du verbe odlew est discuté. Il ne peut signifier que le damné, con-
servé par le feu, sera ainsi sauvé. La langue grecque est riche; elle a des termes pro-
‘pres pour exprimer les notions distinctes de garder, conserver et sauver, et ces termes
ne sont pas interchangeables. odlew, cwrig, cwrngla ont rapport 4 1’état des élus,
libérés de toute tribulation et de toute souffrance. L’Apbtre n’a pu dire que les pé-
«cheurs seraient squvés pour un supplice éternel (col. 517 A-B). — Au concile de Fer-
rare-Florence, Jean de Torquemada fera les mémes objections aux Grecs (peut-
étre d’aprés notre Contra Graecos, tant I’argumentation est paralléle): Latinorum
responsio ad Libellum a Graecis exhibitum circa purgatorium ignem, Patrologia Orien-
talis, t. XV!, pp. 95-96, § 14; G. Hofmann, Orientalia Christiana XVII (1930) 232.

9 Voir ci-aprés, pp. 394-ss, olt ’on compare I'apport fourni & Matthieu d’Aquas-
parta par le Contra Graecos, avec celui que ‘lui donnait la tradition des Sentences.



\

350 " Antoine Dondaine

quéte serait dispensé de longues recherches %. De notre point de vue
particulier, il sera plus fructueux de passer en revue et identifier les
instruments mineurs de travail utilisés ou rassemblés par notre ano-
nyme. Des fragments semblables 4 ceux de la lettre de Théorien, déj
rencontrés, ont un intérét concret beaucoup plus révélateur que les col-
lections patristiques et conciliaires, qu’on pouvait consulter au patriarcat
ou dans les monastéres grecs; il nous font pénétrer, si nous osons dire,
dans la propre cellule de travail du polémiste. D’autre part, ce faisant,
nous écrirons une nouvelle page de l’hlst01re littéraire de I’Orient latin
et dominicain %,

II Documentation mmeure

Les elements sur lesquels portera cette partie de notre enquéte ap-
partiennent presque tous aux appendices-du traité. Celui-ci, en raison de
sa méthode polémique, se prétait mal & T'utilisation dans son cadre de
sources autres que les documents traditionnels. Il y a trois exceptions:
un texte attribué 4 s. Grégoire le Grand; un autre proposé sous le nom
de s. Jean Chrysostome, mais qui est de Théorien le- philosophe; enfin
des fragments de' la-Donation de Constantin®. Les . appendlces nous

9% Voici quelques ex_emples: « Athanasius in. editione fidei, cuius initium Gre-
dimus in unum ingenitym Deum, parum ante finem: Spiritus autem Sanctus... (col.
492 B = PG 25, col. 199). — Cyrillus, Duodecim capitula (= Anathemat:sma), in
nono capitulo predictorum XII capitulorum: Si quis dicit... (col. 5090 B 2' = PG 46,
col. 30%). = Ciyrillus, in III% epistola ad Nestorium, cuius est initium Salvatore no-
siro dicente...; parum ante finem: Etsi est in" ypostasi -Spiritus propria et intelligitur
secundum se... (col. 495 B 11 = PG 77, col. 118). — Gregorius Nyssenus, In epi-~
stola ad Eulalium; que sic¢ incipit Vos quod ustum etc. Parum ante finem: Immuta--
bile nature... (col.-492 C 1-=PG 45.coly 133). . ’

9% Un trait partlcuher du ‘traité: mériterait d’étre signalé: son caractere concret.
Si ’ceuvre est bétie sur le modele d’un traité scplasthue, elle n’en a pas le caractére
intemporel et abstrait, Le polémiste a affaire 2 des adversaires vivants, les Graeci
moderni, comme il les appelle si souvent; ce sont eux qu’il doit convaincre d’erreur.
Combien. de points .de contact avec la réalité contemporaine. Ici on rappelle la tra-
gédie de Chypre de 1231, oli des moines grecs. furent livrés au: blcher parce qu’ils
outrageaient 1’hostie consacrée par les Latins (col. 518 D); 12 on fait allusion 2 la
1égation de 1234 (col. 539 B); ailleurs on fait mémoire de Germain II «nuper de-
functus » (col. 528 B). L’auteur va Jusqu’ﬁ dire qu’il.a.vu des Grecs manger avec
délices un mets préparé avec du sang cuit, nommé par les Cypriotes « mety » (col.
564 B: Stevart, qui-a:lu ici sur son ms. cipuncii au lieu de Cypri mety, glose: Barbara.
lexis, fartorum, Blutwurst oder Rosenwurst). Etc,

1.'Texte de Grégoire, col. 524 B-D; Chrysostome, col. 524 D ~ 526 A; Dona- -
tion, col. 536 B-537 A, On peut joindre 3. ces trois textes celui qu’Echard a recueilli
dans le ms. P, attribué au Pseudo-Chrysostome: Script. Ord. Praed. I, 138.



Contra - Graecos 351

livrent des matériaux plus rares et plus variés, dont l'intérét principal
-est qu’ils sont presque tous d’origine contemporaine. Nous les décrirons
P’un aprés I'autre en suivant l’ordre des plus anciens manuscrits.

La Donation de Constantin et I'édition bilingue du tmzte

Si nous commengons notre étude par le troisiéme des éléments énu-
- mérés ci-dessus, c’est que pour 'examen des autres, il faudra plus d’une
fois mentionner I’édition gréco-latine du traité. Il est donc nécessaire
que le lecteur soit' convaincu que cette édition bilingue a existé. Or la
démonstration de son existence, simplement affirmée plus haut? se:
fonde précisément sur les citations de la Donation de Constantin.
Chacun sait que la Donation est un document apocryphe d’origine
latine, dont Pautorité fut longtemps incontestée en Occident. Elle n’é-
tait pas ignorée des Grecs; dés le xi© sitcle le pape Léon IX en avait
- cité des extraits dans sa lettre 4 Michel Cérulaire et Léon d’Achrida3,
Il n’y arien d’étonnant que l'on ait songé 4 Iutiliser dans la polémique
a Pinstar d’un document patristique;. I'étonnant, c’est que dans.le Contra
Graecos les fragments de la. Donation ne sont pas cités dans la recen-
sion originale. Il s’agit d’une rétroversion dans la langue latine, 4 partir
d’une traduction grecque du xire siécle insérée par Théodore Balsamon
dans ses ‘scolies au Nomocanon 4. Ajoutons .que dans le traité, les élé-
ments .de la_Donation sont reliés entre eux par des réflexions propres a
lauteur dominicain. Ce sont ces réflexions qui vont, permettre d’établir
Iexistence de la double edltlon B
On a remarqué en effet que- BuonaccorSI c1ta1t les mémes- passages
de la Donation que le Contra Graecos. Sur.une colonne, dans les manus-
scrits bilingues du Thesaurus, se lit le texte grec de Balsamon, sur 'autre
la rétroversion latine. de notre traité. Or, aussi bien dans le gréc que dans
le. l‘a_ti.n,,le texte du Thesaurus relie les fragments tirés de la Donation
par les mémes incises que le Contra Graecos. La source grecque immé-
diate de Buonaccorsi n’est donc pas 'ouvrage de Balsamon, mais, comme
pour la recension latine, le Contra Graecos. Par o se trouve établi. le
fait de I’édition bilingue de ce dernier 5. ' : ‘
2 Ci-dessus, p..328.
® PL 143, col. 753-755.

4 Ed. Rhallis et Potlis, Syntagma... kanonon, t. I Athénes 1855, pp. 145-148.
5 La démonstration a été faite par R. Loenertz, Autour du traité..., pp. 366-368.



352 Antoine Dondaine

Les fragments de la lettre de Théorien .-

L’auteur de cette lettre est si peu connu qu’il convient de rappeler
«ce que I'on sait de lui. Théorien, surnommé le philosophe, vécut 4 By-
‘zance dans la seconde moitié du xire siécle. L’empereur Manuel Ier
‘Comnéne le chargea, en 1169 et 1171, de négocier avec les patriarches
arménien et syro-jacobite, dans espoir de réunir les Eglises arménienne
et syrienne 4 celle de Constantinople. Les relations qu’il fit de ses en-

" tretiens avec le patriarche Nersés IV sont conservées et imprimées”.
“Théorien est encore 'auteur d’une lettre — connue séulement en par-

tie — aux chefs religieux de la communauté grecque d’Oréiné (en Pa-
lestine?), troublée par des discussions avec les Latins. Ce document, de
ton conciliant, nous apprend que son auteur connut personnellement
le patriarche de Venise Henri (Dandolo { 1186). L’information fit pres-
sentir 4 Péditeur de la lettre que Théorien entra en contact avec le pa-
triarche & Venise — un séjour de ce prélat en Orient n’étant ni connu,
ni probable — & Poccasion d’une mission en Italie, du genre de ‘celles
qu’il accomplit en Arménie. Mais on ne pouvait préciser la date de cette
ambassade, ni l'identifier avec aucune de celles que Manuel Comnéne
.envoya en Occident 8. ‘

I parait possible maintenant de dissiper cette incertitude. Théorien
devait faire partie d’'une légation venue & Venise pour négocier un rap-
prochement politique de Manuel avec Alexandre III, dans le temps ol
Frédéric Barberousse préparait sa propre réconciliation avec le pape.
Les ambassadeurs de Byzance furent témoins de l’entrevue de Venise
entre le pontife et empereur d’Occident (24 juillet-1°T aoft 1177),
entrevue qui couronna les succés d’Alexandre III mais ruina les espoirs
des Grecs, fondés sur la dissension entre le sacerdoce et I’empire. Ces
informations se trouvent dans le De haeresibus et praevaricationibus
‘Graecorum de Léon Toscan, interpréte & la chancellerie de Manuel
‘Comnéne. Un exemplaire complet de ce traité, partiellement égaré
depuis le moyen 4ge, est conservé dans la Bibliothéque de Fernand
‘Colomb & Séville ®. Si Théorien a connu le patriarche de Venise au

8 Il n’y a pas lieu de traiter séparément le cas du deuxieéme fragment, recueilli
par Echard dans le ms. P.

7 PG 133, col. 113-298. : .

8 R. Leenertz, L’Epitre dé Théorien le- Philosophe aux Prétres d’Oréiné, Mé-
morial Louis Petit, Bucarest 1948, pp. 317-335. Voir p. 319.

9 Séville, Colombina 5. . 24, fol. 78TP-88Tb, La premidre partie du traité avait
4té transmise par notre dominicain (ci-aprés p. 364); la seconde partie fut résumée



Contra Graecos 353

cours d’une mission en Occident, comme tout permet de le croire, il y
a une grande probabilité que ce fut & P'occasion des tractations de 1177,
qui eurent lieu & Venise 10, ‘

La lettre de Théorien aux prétres d’Oréiné serait donc postérieure
4 Pannée 1177. Or deux fragments de cette lettre apparaissent, moins
de trois quarts de si¢cle plus tard, sous le patronage de s. Jean Chryso-
stome, dans le Contra Graecos! Voily certes qui ne manque pas d’im-
prévu. La solution du probléme posé par cette étrange attribution va
nous engager sur une voie longue et semée de difficultés; elle mérite
cependant d’étre suivie, car i son terme il sera possible de préciser la
nature de P'instrument de travail utilisé dans ce cas particulier; résultat
dont on ne devra pas sous-estimer la portée: le domaine de la littérature
de P’Orient médiéval latin est si pauvre que P'on doit en rassembler
toutes les parcelles.

Les difficultés dont nous parlions se multiplient du fait que les objets
de la recherche portent sur deux langues, le grec d’une part, le latin de
T’autre, et, surtout, du fait que les uns ou les autres des témoins qui in-
terviennent dans 'enquéte sont eux-mémes: bilingues; de sorte que les
incidences possibles se multiplient dans des proportions déconcertantes.
Pour en sortir, il ne faudra oublier 4 aucun moment que deux recensions
différentes d’'un méme texte, dans une langue donnée, supposent tou-

-jours entre elles un intermédiaire de I'autre langue: telle la recension
latine des fragments de la Donation de Constantin dans le Contra Grae-
cos postulait, entre elle et Poriginal, la version grecque de Balsamon.
D’autre: part, posons comme principe que les solutions les moins oné-
reuses sont préférables aux autres; c’est-i-dire qu’il n’y a pas lieu de.
supposer un plus grand nombre d’intermédiaires quand une solution
s’accommode d’un nombre moins élevé. Nous aurons tout 4 I'heure trois
versions grecques d’un méme fragment d’origine latine; il serait de mau-
vaise méthode de supposer une quatriéme recension grecque si une so-

par Humbert de Romans dans son Opus tripartitum, II 12. Voir Pédition de P.
Crabbe, Secundus tomus Conciliorum omnium..., Coloniae Agrippinae 1551, p. 994.

10 Voici le résumé de cette affaire donné d’aprés Humbert de Romans (cfr.
n. g): « Cum, tempore Manﬁglis imperatoris Constantinopolitani et Alexandri pape,
tractatum fuisset de concordia et pace et pene-omnia concordata fuissent, legati Ma-
nuelis invenientes papam. Alexandrum apud Venetias, ubi Fridericum magnum ec-
clesie reconcijliaverat, negocium inceptum dimiserunt, nec sunt efficaciter prose-
cuti» (ed. Crabbe, l. c., p. 994 b). ~ Nous publierons prochainement une description
plus détaillée du contenu du traité de Léon Toscan dans une étude sur les deux
fréres Pisans.

23 — Arch. Fratr. Praed. - XXI.



354 _ Antoine Dondaine

lution peut étre proposée avec les trois témoins conservés. Ceci accordé,
abordons I'examen de nos problémes. ‘

Les relations littéraires entre la lettre de Théorien et le Contra Grae-
cos peuvent se résumer en trois propositions: 1) I'auteur du traité n’a
pas connu le texte intégral de la lettre mais seulement des fragments,
insérés dans un florilége; 2) ce florilége était.en- latin; 3) les fragments:
de la lettre y étaient attribués a s. Jean Chrysostome non par erreur,,
mais intentionnellement.

Que l'auteur du Contra Graecos n’ait connu la lettre qu’a I’état frag-
mentaire, voild qui parajtra évident; jamais il n’aurait pu citer sous le
nom de s. Jean Chrysostome un document ot il est fait mention du.
patriarche de Venise, de s. Grégoire le Grand, et du schismel. Si la
lettre n’avait pas été morcelée, il lui eut été difficile de perdre son
identité, les informations qu’elle contenait lui conférant une sorte d’état
civil. Séparés de leur contexte, isolés, ou placés dans un autre ensemble,
certains éléments pouvaient perdre les critéres les plus notoires de leur:
identité, Tel était le fragment sur 'azyme inséré dans notre traité.

Qui pouvait avoir intérét 4 extraire de la lettre un passage comme
celui-ci, favorable 4 la thése latine; ou bien 4 en détacher: le début, que
nous trouverons plus loin, si conciliant 3 Pendroit des Latins? Un Grec?
Certes non! Il se serait bien gardé de leur donner quelque publicité.
Preuve, la rareté des manuscrits de la lettre elle-méme, pourtant favo- .
rable aux Grecs dans la plupart des cas. En fait on n’en connait aticun
exemplaire complet. Il n’en reste qu’un seul témoin grec, dans lequel la.
fin manque, ou plutdt, est remplacée par une série de. textes étrangers.
4 la lettre originale et hostiles aux Latins 12, Les passages transcrits dans:
le Contra Graecos sont donc venus 4 la connaissance de ‘son auteur par-
Pintermédiaire d’un ouvrage qui n’en donnait que des extraits, et des:
extraits choisis d’aprés un critére doctrinal latin: pour parler clair, cet
ouvrage était un florilége dirigé contre les Grecs. Et ce florilége ne don-
nait pas nos textes dans le grec de Théorien, mais dans une version
latine. »

~ Voici ‘comment on peut prouver cette derniére assertion. Le pole’-~ :
miste dominicain avait donné, nous le disions ci-dessus, une édition de-
son traité oll un texte grec figurait en regard du latin. Or le fragment
sur I'azyme tiré de la lettre de Théorien n’était pas dans sa recension ori-

1 Faut-il rappele:r que Jean Chrysostome vécut 4 la fin du 1ve siécle, et que le-
schisme date de 1054.
1z Cfr, R. Loenertz, L’Epitre de Théorien.. ., Pp. 317- 318



Contra Graecos 355

ginale grecque, mais dans une rétroversion faite sur le latin. Le fait est
garanti par le Thesaurus de Buonaccorsi, lequel reproduit le fragment
d’aprés notre traité, et dont la recension grecque différe de celle de Théo-
rien 18, Serait-ce Buonaccorsi qui aurait retraduit le fragment en grec?
Il n’y a aucune raison de le supposer puisqu’il possédait Iédition gréco-
latine du traité de 1252, et qu ’il y puisa la recension latine du passage en
cause. En vertu du principe d’économie énoncé plus haut, nous ne pou-
vons poser une version supplémentaire sans justification suffisante:
, Buonaccors1 prend son texte grec au traité comme il lui prend son texte
latin. Si donc I'anonyme dominicain a retraduit en grec le fragment,
c’est quil le connaissait dans une recension latine. Cet intermédiaire
ne pouvait &tre, on vient de le dire, qu’un florilége d’autorités contre les
Grecs.. C’était une aubaine inespérée pour I'auteur d’une telle collection,
de trouver dans la lettre de Théorien, un auteur grec, le passage str
Pazyme, si ouvert 4 la thése latine. Il en fit une traduction et I'inséra
-dans son dossier en place appropriée; et c’est 1a que le rencontra 'auteur
du Contra Graecos, lui-méme en quéte d’autorités grecques.
Puisque ce fragment passa par l'intermédiaire d’un florilége, on
sera tenté d’expliquer par 14 Iétrange attribution 4 s. Jean Chrysostome.
Ce pourrait d’abord étre un effet du hasard, car la composition des flo-
rileges médiévaux n allalt pas sans risques d’accidents littéraires. I
n’y a aucune difficulté & poncevmr qu’un élément pris & un auteur'donné
et placé 4 la suite de celui d’un autre auteur, ait pris le nom de ce degnier
quand le scribe recopiait les fragments jusque 1 séparés. Ainsi s*expli-
querait Pattribution déconcertante 4 s. Jean Chrysostome d’un mor-
ceau écrit par Théorien aprés 1177. Cependant est-ce bien 13 Pexpli-
cation du phénoméne? Il nous sera permis d’en douter. Le relief que le
patronage de Jean Chrysostome donnait au fragment nous inclinerait
plutdt & croire que la fausse attribution fut intentionnelle. Théorien

; . .

18 Mss. Paris BN., gr. 1251 fol. 1267-1287; 1252 fol. 111V-112¥. — Le début
de la recensmn de Buonaccorsi a été 1mpr1mé par R. Loenertz, ’Epitre de Théo-
rien..., p. 339, 119, n., mais on corrigera un lapsus calami. On lit en effet & cet endroit
que « Ce passage a été rettaduit en grec d’apres la version latine, par fr. Bonaccorsi
de Bologne », tandis que plus haut (p. 322) il avait été dit que la rétroversion efl grec
était « ’ceuvre, non pas de Bonaccorsi, mais de Barthélemy.de Constantinople (lisez:
de I’auteur du Contra Graecos) ». Cette premilre agsertion s’impose en raison du
principe d’économie énoncé plus haut. Puisque Buonaccorsi possédait le traité dans
I’édition bilingue, nous pouvons tenir pour assuré que sa recension grecque ici est
celle du Contra Graecos: il serait irrationnel de supposer en effet que, possédant
les deux recensions sous les yeus, il en ait copié une seule pour la traduire lui-méme
en grec.



356 ‘ Antoine Dondaine

était fort peu connu; et sa lettre encore moins. Présenté sous son nom,

le fragment sur 'azyme ne constituait pas une auorité, qualité essentielle
des éléments d’un florilége. Il suffisait de substituer le nom de Chry-
sostome & celui de Théorien pour mettre le texte en valeur et lui con-
férer la qualité de témoignage dont on avait besoin. Ne nous scandali-
sons pas. Les spécialistes auxquels de tels recueils étaient destinés n’é-
taient pas dupes. Dans le manuscrit bilingue de la recension originale
du Thesaurus de Buonaccorsi le fragment s’achéve par cette identifi-
cation stupéfiante: « Hec sunt verba, ut dictum est, beati Johannis Gri-
sostomi necnon et Theodorus Prodromos vocatus»%. Voila qui est clair!
Sans doute l'auteur de cette identification a-t-il confondu le médiocre
versificateur byzantin avec son contemporain et compatriote Théorien,
mais I'important-est qu’il traite ici le nom de Jean Chrysostome 4 instar
d’un véritable pseudonyme littéraire. Car il est évident qu’il n’entend
pas identifier Théodore Prodromos (= Théorien) & Chrysostome, mais

" bien constater la véritable identité du Pseudo-Chrysostome 15,

Un second fait parait confirmer I'hypotheése d’une attribution vo-
lontaire au célébre Pére de I'Eglise; c’est P'insertion dans le méme flo-
rilége et sous le méme patronage du second fragment de la lettre de
Théorien. Tel qu’il était conservé dans le manuscrit du collége de Na-
varre, ce fragment portait en effet une suscription semblable 4 celle du- -
premier, ce qui signale la méme voie de transmission: ’

« Beatus Johannes Chrysostomus contra illos qui Latinorum consuetu-
dines aspernabantur et vituperabant in supra dicta epistola sua, quam Graecis
de sacramento et aliis consuetudinibus Latinorum dubitantibus de Constan-
tinopoli transmisit, in principio eiusdem epistole sic scripsit... » 18,

Le fragment -comportait le début de la lettre, ot Théorien ne se
montrait pas moins bienveillant, mais d’une maniére plus générale,
envers les Latins. Il avait droit de figurer dans un florilége latin au méme
titre que le précédent. Du fait de cette doublé attribution de deux frag-
ments de la méme origine obscure & Jean Chrysostome, il est difficile
d’admettre une erreur répétée deux fois dans le méme sens 1.

14 Ms. Paris BN., gr. 1252, fol. 112", .

15 André Doto, qui publia le Thesaurus de Buonaccorsi au temps de Jean XXII
(v. ci-aptes p. 407), ne comprit sans doute rien & cette identification; il conserva sim-
plement D’attribution & Chrysostome (Paris BN., gr. 1251, fol. 1287; Vatic., Pal. lat.
679! fol. 861%.va), ' '

. 18 7, fichard, Script. Ord. Praed. I, 138.

17 Quoique le fragment ne se lise plus dans les manuscrits du Contra Graecos

Jjusqu’ici retrouvés, on ne peut douter que son insertion en queue du traité dans le



Contra Graecos ' 357

De ce qui précéde il ressort que la traduction des fragments de la
lettre de Théorien en latin est antérieure au Contra Graecos.

Le fragment du Pseudo-Grégoire le Grand.

Le cas du fragment pseudo-grégorien n’est pas si facile & tirer au
clair. Avec lui nous touchons 4 I'un des problémes d’histoire littéraire
les plus compliqués posés par le traité. Quoique erronée, ’attribution
a s. Grégoire est on ne peut plus précise: « Audiant Greci super hoc
beatum " Gregorium Dialogum, que et qualia sacramento detrahentibus
respondit, greco sermone, cum in Graecia legatione fungeretur. Di-
cit... » 18, :

L’affirmation est non moins catégorique 4 la fin du morceau: « Haec
sunt verba beati Gregorii, que in vita ipsius greco sermone reperiun-
tur »1?, Le méme fragment, de méme étendue, mais en grec, nous 1’avons
dit, se lit dans la lettre de Théorien. Toutefois la source est désignée ici
d’une maniére plus générale: de s. Grégoire, le Dialogue 20, De prime
abord il paraitrait que I'auteur dominicain a trouvé dans le méme flo-
rilége latin que ci-dessus ce nouvel élément, lequel aurait été tiré de la
lettre de Théorien comme les premiers fragments; la plus grande pré-
cision de la référence serait due 4 'auteur du florilege, et 'information
que la source était grecque serait exacte. Mais cette solution se heurte
4 une difficulté: la recension latine du fragment est antérieure 3 sa re-
cension grecque; du moins & son apparition dans la lettre de Théorien.
Un autre témoin en effet intervient ici, le florilége original d’Albin de
Milan, ot le fragment dit grégorien figure sous la rubrique « chta beati
Gregorii ex ratione sacrificii » 2.

Ce florilége, dont la copie originale date des années 1185- 1189, est
la transcription de matériaux qu’Albin avait rassemblés dans sa jeunesse.
Fort pauvre, il avait voulu suppléer au défaut de livres, trop cofliteux,

ms. P remontait 4 la méme source originelle que le premier fragment. Que 'auteur
de Pinsertion ait été celui du traité, ou bien- quelqu’un travaillant sur son matériel,
c’est 14 chose impossible & préciser. — Le fragment, moins son introduction, a été
réimprimé par R. Loenertz en paralltle du texte grec de Théorien: IEpitre...,
pp. 326-327.

18 Col. 524 B 7. C’est le premier élément du fragment d’Albin que nous réim-
primons -ci-aprés p. 413, n. 62.

19 Col. 524 D 4. .

20 « Le bx. Grégoire, celui qui a fait le Dxalogue, dans le traité sur la sainte
communion » R. Loenertz, L’Epitre..., p. 332.

2t Ms. Vatic., Ottob. lat. 3057, fol. 3.



358 - | Antoine Dondaine

par une collection de fragments recueillis au hasard de ses lectures d’é- .
tudiant curieux. Son fichier, mis én ccuvre dans la copie qu'il fit exé-
cuter alors qu’il était devenu cardinal du titre de Sainte-Croix de Jéru-

" salem, remontait au milieu du xr17® siécle, et par conséquent la recension

latine' du fragment grégorien, lequel n’apparait en grec, chez Théorien,
qu’aprés 1177. Aux variantes prés, le texte du Contra Graecos est iden-
tique 4 la recension du florilége d’Albin, ce qui ne pourrait &tre s’il s’agis-
sait d’une rétroversion & partir-du grec 2. La source du traité serait-elle
le florilége du cardinal? Ne nous hitons pas de le conclure; d’autres diffi-
cultés vont surgir.

Dans le florilége notre morceau grégorien sur 'azyme est inséré
dans un contexte sur I’Eucharistie, sa signification mystique, etc. Il
est plus long, de la fin,’ que le fragment correspondant cité chez Théo-
rien et le dominicain. Ce supplément est lui-méme composé de deux
fragments distincts: le premier, lui aussi d’origine indéterminée, pour-.
rait étre la suite normale de I’élément commun aux trois témoins; le

.second est emprunté littéralement au commentaire -de’s. Jérome sur

Saint-Matthieu 2. Pour la commodité de la discussion, désignons cha-
cun des trois morceaux ainsi distingués par les lettres a, b et ¢: a pour
le fragment commun aux trois documents, b pour-le morceau intermé-
diaire, et ¢ pour celui tiré du commentaire de s. ]erome. ces deux dermers
omis par Théorien et le traité de 1252 %,

b L’objet qui nous intéresse, le fragment i inséré dans le Contra Graecos,
se caractérise donc par une relation dans chaque sens: il s’apparente par
la langue avec le florilége d’Albin; il a ceci de commun avec la lettre de
Théorien qu’il est de méme longueur que l’emprunt fait par Pécrivain
grec. Comment rendre raison de ces faits? Malgré Passertion de Pauteur
de notre traité que le fragment se lit « graeco sermone » dans la vie de
s. Grégoire, sa source latine peut-elle &tre le florilege d’Albin? Il ne
semble pas. Il y a peu de vraisemblance en effet que le dominicain du -
couvent de Constantinople ait eu accés au florilége, dont 'unique exem-
plaire était conservé aux Archives de la Chambre' apostolique %. De

22 Texte d’Albin, ci-aprés, p. 414, n. 62,

2 e texte de s. Jérdbme est tiré de son commentaire sur Samt-Matthxeu, XIII,
vers. 33 (PL 26, col. 94 B). Il devait figurer dans les floriléges employés par les com-
mentateprs. médiévaux. E. g. s. Thomas, Catena aurea in Matthaeum XIII, 33.

24 Dans le texte édité ci-aprés (p. 413-14), chacun des éléments est séparé par
deux traits verticaux.

2 On sait que I’une des pitces insérées dans le ms. d’Albin est le rdle des re-
devances au si¢ge de ’église de Rome, le Liber Censuum (v. P. Fabre-L. Duchesne,



Contra Graecos - 35 9'

plus, §’il avait pu P'utiliser, il faudrait expliquer pourquoi il ne lui aurait
pas pris tout le fragment et surtout pourquoi il I’aurait coupé au méme
-endroit que Théorien; la cohésion des éléments a et b est suffisante pour
qu’on ne s’explique pas le motif qui aurait justifié des deux parts une
«coupure identique 26, On pourrait imaginer qu’il exista un témoin latin
court, qui aurait servi d’intermédiaire entre le florilége d’Albin d’une part,
et la lettre de Théorien et le Contra Graecos d’autre part. Mais cette
isolution se heurte & une difficulté sérieuse. Comment Théorien aurait-il
pu connaitre U'intermédiaire d’un fragment qui était encore dans le dos-
sier informe d’Albin? Ne P'oublions pas, le recueil ne sera organisé que
dans la copie exécutée entre 1185 et 11892, Une seule solution parait
concilier toutes les exigences du probléme: les trois témoins dépendent
d’une source commune, non identifiée. Le fragment a, en recension
latine, y aurait seul figuré, les deux autres éléments ayant été ajoutés par
Albin. De cette maniére on expliquerait la recension courte chez Théo-
rien et le dominicain; et le texte latin identique chez ce dernier et Albin.
‘Cette source supposée serait encore un florilége; la rencontre des trois
auteurs, mus par les mémes préoccupations, ne s’expliquerait guére
autrement. Ce florilége aurait été plus-angien que celui dont nous avons
constaté D'existence & propos des fragments de la lettre de Théorien,
puisque celui-ci 'aurait utilisé pourvcette' méme lettre. Dans ces condi-
tions, la'relation de ce dernier document et du Contra Graecos serait
fortuite! Il est regrettable que nous ne possédions plus la recension
grecque de notre traité; sa comparaison avec la lettre de Théorien aurait
permis de vérifier le bien fondé de cette solution 28, Au demeurant il
parait peu vraisemblable qu’il y ait eu un rapport direct entre ces deux
documents, puisque dans le cas du premier texte du Pseudo-Chryso-
stome cité par le Contra Graecos, la recension grecque de celui-ci est
une rétroversion A partir d’un intérmédiaire latin. Il devait en étre de
méme avec le texte grégorien. En outre, si la lettre avait été la source

Le Liber Censuum de I’fglise romaine, t. I, Introduction, Paris 1910, pp. 2-3, etc.); -
de ce, fait le ms. était conservé comme un réle d’impdts et n’a pas été copié.

26 Si 4 Porigine les deux morceaux n’en formaient qu ’un, on se demandera
méme ce qui-aura provoqué le fractionnement. .

%7 11 n’y a aucune preuve que Théorien ait vécu jusqu’s cette date. De plus il
faudrait expliquer corment il aurait pu connaitre le recueil...

28 Buonaccorsi, on va le voir, ne nous est:d’aucun secours ici. Comme il posséde
le texte long en- grec, il-est. évident qu’il ne peut le tenir de 1’édition grecque de no~
tre Contra Graecos, ol il devait étre court. !



‘360 Antoine Dondaine

de la recension grecque du traité, le texte latin de celui-ci aurait été
une rétroversion, et,non conforme 4 celui d’Albin 29,

Dans ce cas comme dans le précédent il était intéressant d’interroger
Buonaccorsi; il pouvait peut-étre apporter quelque indice utile. Il ne
fait hélas que compliquer les affaires! Le Thesaurus en effet donne en
grec. la totalité du texte du Pseudo-Grégoire d’Albin, sans plus distin-
guer que lui ses trois éléments; et en latin, I'élément a dans la recension
du Contra Graecos (ses variantes le prouvent), les éléments b et ¢ dans
une rétroversion 3 partir du grec paralléle. Ce texte grec, dont I’élément
a posséde seul son équivalent dans la lettre de Théorien, est dans une
recension différente de celle de Théorien 20, Voild qui est déconcertant!
Puisque Buonaccorsi posséde tout le fragment en grec, il doit nécessaire-
ment suivre une source lorigue. Ce n’est ni Théorien ni le Contra Grae-
cos, oll le texte est court. Serait-ce le florilége d’Albin? Mais, dans ce cas,
pourquoi donne-t-il 'élément 4 latin d’aprés le Contra Graecos, et tra-
duit-il les deux autres du grec®'? Faudrait-il faire intervenir ici un autre
témoin, le Libellus de Nicolas de Cotrone, souvent mis & contribution
par Buonaccorsi et dans lequel le fragment latin existe avec ses trois
éléments tirés sans intermédiaire du florilége d’Albin. Le Libellus fut
édité en grec ®2; Buonaccorsi pouvait lui emprunter son texte long. Mais

-

29 Les variantes entre la recension latine du Contra Graecos et le texte d’Albin
ne sont pas de ’ordre de celles qu’on rencontre dans une rétroversion; elles ne dé-
passent pas les variantes de copies différentes d’un méme texte. Dans le cas d’une
rétroversion les différences sont parfois considérables. A comparer par exemple les
éléments b et ¢ dans le Thesaurus (c1-apres, n. 31) avec le texte d’Albin (ci-aprés,
p. 414, n. 62). ‘ _

30 On pourra comparer le grec de Buonaccorsi avec celui de Théorien dans
R. Loenertz, L’Epitre de Théorien..., texte' de Théorien p. 333; texte de Buonaccorsi
Pp. 334-335. | .

31 Voici la rétroversion de b et de ¢ -de Buonaccorsi: « Manifestissimum est au-
tem, ut diximus, divinum est misterium. Sicut legimus in evangelio « Mulier illa
que accepto fermento condidit in farina sata tria donec fermeéntatum est totum ».
Mulier. videtur michi esse apostolicum dogma sive ecclesia, que ex diversis partibus
coadunata, ipsa accipit fermentum, hoc est mentem vel intellectum divinarum scri-
pturarum, et condit in farina sata tria ad hoc ut spiritus, anima €t corpus in unum
reducta a seipsis non differant » (ms. Paris BN., gr. 1252, fol. 109v?), — Il ‘est sur-~
prenant que 1’édition d’André Dotc ne donne la version latine que du seul élément
a (Paris BN., gr. 1251, fol, 1237-V; Vatic. Pal. lat. 679!, fol. 85‘"‘) tandis que son texte
grec posséde les trois éléments.

32 Nous en avons administré la preuve: Nicolas de Cotrone..,,k Divus Thomas
(Frib.) 28 (1950) 317-320. : :



Contra. Graecos 361

alors pourquoi ne lui aurait-il pas emprunté son texte latin *3? Le pro-
bléme parait bien insoluble pour le Thesaurus veritatis fidei 3.

Les précisions données dans le traité sur 'origine du fragment de-
meurent inexpliquées. Traduit du latin par Théorien, cet élément aurait-
il été ajouté 4 un exemplaire de la vielde s. Grégoire, laquelle existait
en grec; addition provoquée par lattribution portée par le fragment
dés son origine? Cependant il reste acquis que la source de notre traité
pour sa recension latine ne peut étre cette vie de s. Grégoire 4 laquelle
on, fait allusion. Il est possible que Pauteur ait utilisé conjointement

- deux documents: le florilége latin d’une part, la vie de s. Grégoire d’autre
part (ou bien la recension grecque, détachée de la lettre de Théorien,
figurait-elle dans un florilége grec avec cette mention d’origine?); Paffir-
mation du dominicain est si ferme qu’elle suppose un fondement dans
la réalité. Il ne pouvait s’exposer a la légére 4 une contradiction si facile
4 produire. Etrange fortune de ce ‘fragment d’origine latine qui, placé
sous un illustre patronage, a eu I’honneur de trois versions grecques 35,
tandis que la lettre de Théorien restait ignorée de ses compatriotes. Par
contre le fragment latin de cette méme lettre recueilli par le Contra
Graecos sous le nom de s. Jean Chrysostome devint une autorité clas-
sique pour les auteurs de traités de la polémique contre les Grecs; sa
trace se suit jusqu’aux écrits composés & 1’occasion des conciles du xve
siecle 36,

~ Au terme de cette étrange confrontation nous aboutissons 3 la con-
clusion que notre dominicain ne consultait pas les seules collections
patristiques et conciliaires authentiques; sa bibliothéque mettait & sa

38 11 y a lieu d’observer que le fragment est le dernier du chapitre de I'azyme
dans le Libellus; il est possible que la copie de la recension latine dans le ms. uti-
lis¢ par Buonaccorsi ait été incomplete. .

3 Pour mémoire, rappelons que le texte long existait, en grec et en latin, dans
le traité de Nicolas d’Otrante sur la Sainte communion. Le grec est une version in-
dépendante (v. R. Loenertz, L’Epitre..., pp. 334-335); le latin est celui d’Albin. Ni-
colas avait servi d’interpréte au cardinal de Sainte-Suzanne, Benoit, lors des confé-
rences avec les Grecs 4 Byzance en 1206, ol:le cardinal avait cité le texte du Pseudo-
Grégoire. Dans le ms. Vatic. Palatin gr. 232, contenant le traité de Nicolas, le mor-
ceau se lit aux folios 1047-1057. Commie il n’y a aucune trace de Iutilisation de ce
traité chez Buonaccorsi, nous n’avons pas 4 nous y arréter plus longuement.

3 Partielle chez Théorien; complete chez Nicolas d’Otrante d’une part, et chez
Buonaccorsi d’autre part: ce dernier la tenant peut—étre du Libellus.

% E. g. dans le De fermento et azimo des mss. Vat. lat. 4260, fol. 55T et Vatic.,
Ottob. lat. 718, fol. gV (nos ‘mss. V2 et V%), - Sur lauteur de ce traité v. E. Candal
S. J:, Joannes de Torquemada..., Apparatus super decretum Florentmum unionis
Graecorum, Roma 1942, Introductio, pp. XIII-xXv.



362 Antoine Doﬁdaine

disposition des floriléges de textes plus ou moins strs. Il y a 13 sans

doute I’explication de plusieurs attributions erronées parmi les autorités
p P ¢ p

.qu’il propose au cours de son traité %7,

\

Hugues Ethérien: De haeresibus quas in Latinos Graeci devolvunt.

L’imprimé donne 4 cette place les emprunts faits aux ceuvres des deux
fréres Hugues Ethérien et Léon Toscan; c’est ordre de la tradition ma-
nuscrite de la premitre édition. Dans V! Pordre est plus logique: d’a-
bord les fragments de méme auteur que le traité; ensuite ceux empruntés
4 d’autres sources. Les deux piéces propres 4 Vi ayant été rédigées apres :
coup, elles furent insérées en derniére place 38, Cependant nous main-
tenons P'ordre de V pour les deux premiéres pitces, pour la commodité
de I’exposé; ensuite nous reviendrons 4 1’ordre plus normal de V139,

Le premier élément des appendices est introduit par un bref prolo-
gue dans lequel le lecteur est averti que, malgré ’abondance des preuves
«de la duplicité des Grecs apportées au cours du traité, on estime encore
nécessaire de les appuyer du témoignage de Hugues Ethérien 40, (?était
13 en effet une autorité. Hugues, quoique encore laic, s’était imposé 2
Byzance comme théologien dans la seconde moitié du xi1e siécle, tel
un -adversaire redouté. Manuel Comnéne, soucieux, dans un:but sur-
tout politique, de promouvoir 'inion des Eglises, prenait conseil de ce
Latin et ne craignait pas d’imposer ses solutions théologiques aux évé-
ques eux-mémes 4., I’ceuvre capitale de Hugues Ethérien, son traité en
trois livres sur la procession du Saint-Esprit, ol il prenait &' partie les

37 Tel le cas 'd’André de Césarée.

a8 Rappe]ons qu’il 8’agit d’une réfutation d’un fragment de lettre de Germam 11
et d’un fragment de lettre des dominicains de Géorgie.

3 D’ailleurs 'autorité de V! suffirait & justifier cet ordre. -

40 « Sicut in proemio huius opusculi protestati sumus Graecorum ecclesiae
decor, qui olim sua venustate quam plurimos ad emulationem fidei provocabat et
morum, ita est nunc errorum caligine obfuscatus, quod sua feditate horrorem aspi-
cientibus incuciat, ut iam non ecclesia fidelium sed pocius congregatio non immerito
possit appellari heresiarcharum. Quod, licet in iam dictis quatuor articulis legenti-
bus demonstretur, plenius adhuc tamen in hiis que subiecta sunt ostenditur. Quod
ex dictis magistri Hugoms Hetheriani nuper ‘extracta, huic operi necessario duxi-
mus inserenda» (col. 541 A).

4 En 1166 ’empereur trancha dans le sens 1nd1qué par Hugues Ethérlen la
controverse qui divisait les théologiens grecs sur' les paroles sacrées: « Pater major
me est ». Nous le savons par Léon Toscan, préface & la version de:1!Oneirocriticon:
cfr. C. H. Haskins, Studies in the History of mediaeval science, 28 éd. Cambndge,
Mass. (U. S. A), 1927, p. 217.



"Contra Graecos ’ 363

théologiens grecs contemporains, publié 4 Constantinople en édition
bilingue, avait eu un grand retentissement. Son nom n’était pas encore
oublié en 1252.

Les textes faisant suite 4 la bréve introduction de I'auteur domini-
cain ne se lisent pas dans les ceuvres imprimées de Hugues. Pour autant,
personne n’a douté que la compilation ne nous transmettait des frag-
ments authentiques du maitre; le doute porta simplement sur leur éten-
due, car le compilateur n’avait pas signalé ou ils cessaient. S’il ne pa-
rait pas nécessaire de rappeler ici les efforts des critiques pour préciser
le bien de Hugues, il nous plait de citer le nom du P. R. Lechat qui, plus
que tout autre, toucha la vérité malgré le défaut de moyens de contrdle 2.
Possédant maintenant ces moyens grice au manuscrit de Séville déja
signalé, nous fixerons I'identité des textes sans plus nous y attarder;
nous traiterons ailleurs les problémes concernant les écrits de Hugues et
de son frére Léon Toscan.

Il y a lieu de distinguer en plusieurs tranches les appendices donnés
dans I’édition de Stevart; la premiére est composée de deux opuscules:
I'un de Hugues, 'autre de Léon . '

Le texte de Hugues commence aux mots « Romanus pontifex et omnes
occidentalium-partium: christiani. sacerdotes... », et finit: « ... ut si quando ad
aures pervenerit, ad se reversi correctionibus vaccent » (PG col. 541 B-544 A.
~ Mss. V fol. 357-37"; V! fol. 477-49%).

Ce premier morceau est une liste de trente sept reproches et accu-
sations des Grecs contre 'Eglise Romaine. L’attaque est si dépourvue
de discrétion qu’on soupgonnerait l'auteur latin d’en avoir forcé les
termes pour en diminuer I'autorité, En vérité, comme Pavait montré
le cardinal J. Hergenrother, Hugues Ethérien s’est contenté de traduire
un opuscule grec qu’on' attribuait & Photius, le Tractatus contra Francos
{ou bien De Francis et reliquis Latinis) 4. Hugues entreprit la traduc-
tion de ce libelle 4 la suite d’'une requéte du cardinal Arduin, désireux

42 R, Lechat, La patristique grecque... (cfr. ci-dessus, p. 320, n. 2), p. 493,

<citant 1’avis du cardinal J. ‘Hergenréther, et lui apportant une précision décisive.
Y 43 Cette premitre tranche va de col. ‘541 B & 550 B.

44 J. Hergenrsther, Monumenta graeca ad Photium eiusque historiam perti-
nentia..., Ratisbonae 1869, pp. 62-71. Hergenrsther publia en appareil le texte de Hu-
gues Ethérien d’aprés la Maxima Bibliotheca Patrum, t. XXVI, Lyon 1677 (extrait
de I’édition du Contra Graecos par Stevart), pp. 467 D ss. — Le P. M. Jugie, Theo-
logia dogmatica christianorum Orientalium, I, Paris 1926, pp. 367-372, en'a donné
une . édition un peu abrégée.



364 ~ Antoine Dondaine

de se documenter sur les reproches faits par les Grecs aux Latins %5,
Le titre authentique donné par le traducteur est: De haeresibus quas in
Latinos Graeci devolvunt », titre qui est passé aprés coup, sur une con-
fusion encore inexpliquée, au gros traité de Hugues sur la procession du
Saint-Esprit, le De sancto et immortali Deo %6, I’auteur du Contra Grae-
cos a conservé-tout Popuscule, 4 exception de la dédicace au cardinal
Arduin. .

L’élément suivant n’est pas, comme on 'avait cru, la réponse de Hu-
gues aux accusations qu’il venait de traduire; c’est la premiére partie d’un
traité de Léon Toscan, interpréte 4 la cour de Manuel Comnéne.

De haeresibus et praevaricationibus Graecorum.

Ce nouveau traité commence aux mots:' « Graecorum intolerabilis
redargutio Vulcanum imitando, qui altero pede...», et cesse: «... ut eo
ipsi pectora irrigaverint, tremularum cannarum baculis se adhuc inniti
recognoscant » (PG col. 544 A — 550 B. — Mss. V fol. 37v-42"; V! fol.
49¥-53%)- - ‘

Il parait probable qu’en transcrivant cet élément a la suite de celui
de Hugues, sans plus les distinguer I'un de l'autre que par la rubrique
sommaire ‘Responsio Latinorum’, le dominicain ignorait qu’il avait
affaire 4 une ceuvre nouvelle et d’auteur différent; il ne nomme jamais
Léon Toscan. Sans doute la source qu’il utilisa ne faisait-elle déja plus.
la distinction, le morceau ayant trop 'apparence d’&tre la réponse aux
reproches contenus dans le premier. De fait la partie reproduite ici de
P’opuscule de Léon fait un digne pendant latin du Tractatus de Francis.
En quarante-sept articles elle recense les erreurs et surtout lés coutumes:
des Grecs qui pouvaient scandaliser un Latin. La déposition n’est pas
la simple transmission d’un donné livresque, qui passe d’un polémiste
4 Tautre de génération en génération; c’est celle d'un témoin immédiat.

v

4 C’est le prologue de Hugues, dédicace au cardinal Arduin, qui nous ’ap-
prend. — Arduin est probablement le Cardinal de Sainte-Croix de Jérusalem, plutét
que celui de Sainte-Marie in via lata. — Les premiers mots :du prologue sont bien
ceux donnés par Jean Trithéme (De scriptoribus eéclesiasticis, ed. Paris 1512, fol.
9oV): « Diligens prudentia tue conquisitionis, reverende cardinalis Arduine, scire
avet... ».

46 C’est sous le faux titre que ’on cite encore le De sancto et immortali Deo,
au nom glorieux, malgré I’accord 4 peu prés unanime de la tradition manuscrite.
Et l'on trouve.le « De: immortali Deo » attribué au cardinal Arduin par des réper- -
toires bibliographiques des plus modernes.



Contra Graecos 365

Léon est 4 la cour de Manuel, depuis vingt.ans peut-étre; il suit 'empe-
reur dans ses déplacements, jusque dans les camps et aux frontitres de
Pempire. Il a vu et observé, Il sait que toutes ces coutumes liturgiques,
ces pratiques pénitentielles, ces observances particuliéres léguées par la
tradition sont les véritables obstacles & la réunion des Eglises, plus en-~
core que les dissensions dogmatiques. Un recensement de ces divergen-
ces était utile. Il 1’a-fait, sans indulgence peut-étre, mais il a le droit
que Phistorien ne rejette pas son témoignage sans examen.

Le titre du traité, omis ici, est celui que nous avons placé en téte de
ce paragraphe. Il n’y a pas de prologue, ni de lettre dédicatoire. Le do-
minicain a laissé de c6té la seconde partie du traité, ot Léon énumerait
les causes du schisme. Le sujet avait été abordé dans le Contra Graecos
et Pon y avait mentionné quatre causes principales de la scission. Le De
haeresibus en énumérait douze, et son apport était loin d’étre négli-
geable. Or il y a trés peu de correspondance entre les motifs avancés de
part et d’autre. Le compilateur dominicain aurait-il ignoré les opuscules,
copiés maintenant dans les appendices, quand il rédigeait son traité?
§’il n’a pas ajouté la deuxi¢me partie du De haeresibus c’est sans doute
qu'il ne voulait pas trop charger son recueil; le sujet ayant été traité
sommairement dans le corps de P'ouvrage, il n’y avait plus 4 y re-
venir,

La transmiission de ces opuscules par le Contra Graecos n’est pas un
bénéfice méprisable. Hugues Ethérien et son frére sont des personnages
dont il y a intérét & recueillir les ceuvres; ce sont des témoins exception-
nels d’une influence latine s’exergant 4 la cour de Byzance dans la deu-
xi¢me moitié du xie siécle. L’intérét que le polémiste dominicain porta
4 ces ceuvres les sauva d’un oubli presque total /. D’un point de vue
plus particulier, la présence de ces textes dans le Contra Graecos nous

_ permet d’éprouver la fidélité de son auteur; de la comparaison avec la
tradition directe, représentée par le manuscrit de Séville 48, il ressort
que le compilateur dominicain ne trahissait pas ses sources. Les va-

47 Rappelons encore une fois que seule la seconde partie de I’opuscule de Léon
a été résumée par Humbert.de Romans (Opus tripartitum II, 12: ci-dessus, p. 353,
n. 9). En dehors d’Humbert et de notre anonyme, il semble bien que seul Jean Tri-
théme ait eu connaissance directe de ces traités (De scriptoribus ecclesiasticis, no-
tices de Hugues et de Léon: éd. de Paris 1512 fol. goV-g17); il donne exactement I’in-
cipit du-traité de Léon: Graecorum intolerabilis...

48 Te traité de Léon Toscan occupe les folios 7870-887P du ms. de Séville,
Colomb. 5. 1. 24. L’attribution est formelle: De heresibus et prevaricationibus Gre-
corum, Leo Tuscus imperialium epistolarum interpres.



366 ' Antoine Dondaine

riantes entre les deux recensions ne dépassent pas celles qu'on reléve
d’ordinaire entre des témoins de familles différentes de manuscrits d’un
" méme ouvrage, sans plus.

De conciliis. ;

Sous ce titre général nous réunissons plusieurs pitces apparentées
par leur objet. Le défaut d’informations exactes sur I’étendue des em-
prunts faits aux écrits de Hugues laissa penser que le morceau:suivant,
sur les conciles, était de méme origine que les précédents: ou bien il

. était de Hugues (opinion de Basnage), ou bien de Léon (conclusion du
P. Lechat) %%, Dans une récente exploration des écrits grecs et latins du
moyen 4ge relatifs aux conciles, F. Dvornik a reconnu une source grecque
de la premiére partie du De conciliis et posé un doute sur V’attribution
3 Pun ou lautre des deux fréres 8¢, Maintenant que les limites des opus-
cules de ces derniers sont sfires, il n’y a plus aucune raison de leur
faire ’honneur de ce travail; le mérite en revient & notre frére précheur.
A simple lecture un doute aurait dii mettre en garde contre les premitres
attributions. Autant le style des deux fréres est affecté, autant celui du
dominicain est direct et sans apprét. Un argument toutefois aurait pu
militer en faveur de Hugues; il y aura lieu d’en montrer 'inanité. Aupa-
ravant une description succincte du De conciliis est nécessaire.

Trois éléments concourent 4 la composition de cette section des ap-
pendices. Le premier, traduit du traité grec, a pour titre De conciliis
generalibus (PG 140, col. 550 B-557 B; mss. V, fol. 42v-477; V1, fol.
317-35Y). 11 récense sept conciles, d’aprés les Grecs, qui ne comptent
pas celui ot fut condamné Photius en 869-870. Cependant le traducteur
fait mention de ce concile d’aprés Nicétas David, dit de Paphlagonie 5. Le

49 1, Basnage, 'Thesaurus monumentorum. .. (cfr. ci-dessus, p. 321, n. 3), 'pré-
face ay Contra Graecos, L. ¢., p. 31-32. — R, Lechat, L. c. ’

50: F, Dvornik, Le schisme de Photius (Unam Sanctam 19) Paris 1950, pp. 472~
473. — Le traité grec traduit n’a pas été identifié mais Dvornik en a signalé plusieurs
qui ont des traits communs prononcés avec notre De conciliis: e. g. Paris BN,, gr.
425; 1335. Le lecteur pourra comparer le texte du dominicain avec celui du traité
édité par C. Justel, Nomocanon Photii patriarchae... cum commentariis Theodori
Balsamonis, Paris 1615, t. II pp. 283-287. Voir également H. Justel, Bibliotheca
Juris ¢anonici veteris, t. II, Paris 1661, pp. 1161-1165. — D. remarque encore que le
traité écrit Circularios pour Cérulaire. Nous savons que c’est 12 une sottise de la
copie Clm; les anciens mss. portent bien Kirularios (et Kyrularios).

" 51 Col. 557. A-B. Texte cité par F. Dvornik, 1. c., p. 471. — Ici encore I’édition
de Stevart contient une' coquille. Au lieu de «Testatur hoc chronicon nomine Pa-
phlagonis... », lire: « Testatur hoc chronipon Nicete Paflagonis...»

i



Contra Graecos . 367

deuxiéme fragment a pour titre De particularibus synodis (PG col.

557 A- 562 A; Mss V fol. 477-507; V* fol. 35v-387). C’est d’abord un

catalogue des conciles non reconnus par les Grecs comme universels: -

— soit qu’ils ne portérent pas de canons en matiére de foi, soit qu’ils
ne réunirent que les évéques de provinces particuliéres (synodes locaux);
— puis un relevé des canons apostoliques et conciliaires contraires aux
Latins. I y a onze thémes controversés, portant sur les coutumes, les:
pratiques liturgiques, les pbservances pénitentielles, la discipline du ma--
riage, etc. Cette section est également traduite de sources grecques. La
"troisiéme partie, introduite par la rubrique Responsio Latinoruin contra

predictas obiectiones, est une réfutation de la pitce précédente, soit que:

P'on nie P'autorité des canons allégués, soit qu’on rejette I'interprétation.
qu’en donnent les Grecs (PG col. 562 A - 572 C; Mss. V fol. 507-577;.
V1 fol. 387-457). Cette derniére section n’est au fond qu’une extensionr
de la polémique aux objets secondaires causes du schisme. Elle ne peut
avoir Hugues Ethérien pour auteur, car elle le cite comme autorité.

C’est précisément cette citation qui pourrait donner lieu 4 confusion:
sur 'auteur de la traduction du premier élément, sur les conciles géné--
raux. Hugues Ethérien est en effet invoqué comme témoin d’une asser-
tion concernant le deuxiéme concile ecuménique: c’est dans cette assem--
blée que, 4 'insu du souverain pontife, les évéques orientaux exaltérent
le sitgge de Constantinople «ut magister Hugo” Etherianus refert, vir-
utique sapientissimus et peritissimus in utraque lingua ». Et un renvoi
invite le lecteur 4 se reporter au lieu ou il a été parlé du deuxiéme concile
général: « Require supra, in secunda synodo, in fine » %2, De fait, au liew
indiqué, il est dit que, sous la pression de 'empereur Théodose le Grand’
et & I'insu du souverain pontife, les Péres élevérent le sidge de Constan-
tinople 4 la dignité patriarcale 5. Il semblerait que la conclusion doive
suivre: Hugles serait 'auteur du De conciliis generalibus.

Cette conclusion pourtant parait aller trop loin. Le polémiste, domi--
nicain de 1252 n’a pu vouloir attribuer 3 un Latin une ceuvre dont il ne
pouvait ignorer l'origine grecque; il était lui-méme trop plongé dans.
cette littérature pour s’y tromper, et cela d’autant plus que le traité se:

%2 Col. 571.C. Au lieu de Regquire, Stevart a lu Responsio.

5 Col. 552 A: « In ista tamen sancta synodo dictus imperator Theodosius mul--
tum excessit, faciens quedam contra prime reverende et sancte synodi instituta. Et-
enim coegit supra nominatos CL patres; clam sanctissimo pontifice et vicariis eius,.

ut Constantinopolitanam sedem sublimarent, nomen patriarche illi attribuentes,. .

quod ante non habebat. Que res vehementis discordie ac perturbationis seminariumm.
et causa extitit, et usque hodie perseverat..»



368 Antoine Dondaine

référe au Nomocanon, 3 Nicétas de Paphlagonie? Alors que signifient
cette allégation de l'autorité de Hugues et cette référence au deuxiéme
chapitre du De conciliis generalibus? Voici, croyons-nous, la solution
de ce double probléme. _

Nous savons que le dominicain n’a probablement pas su faire la
distinction entre le De haeresibus et praevaricationibus Graecorum et
I'opuscule de Hugues Ethérien au cardinal Arduin, qui le précede; et par
conséquent il attribue, selon toute vraisemblance, & Hugues le traité de
Léon. Or, dans la seconde partie du De haeresibus, omise dans nos
appendices, il est également parlé de Dexaltation illicite du sitge de
~Constantinople; Léon Toscan la donne comme I'une des douze causes
principales du schisme, et dans des termes presque identiques & ceux
du De conciliis generalibus 5. C’est cette rencontre .qui expliquerait
tout. Quand le frére précheur traduisit le traité grec sur les conciles, il
ajouta au deuxiéme chapitre I'information sur Pexaltation . illicite du
si¢gge de Constantinople, qu’il ne trouvait pas dans son modéle grec
mais avait lue dans le De haeresibus. Lorsque, plus avant, il eut P'oc-
casion de rappeler le méme fait, il se couvrit naturellement de P'autorité
de Hugues Etherlen, qu’il croyalt étre I'auteur du De haeresibus. Tou-
tefois, comme il n’avait pas mis sous les yeux de son lecteur la partie du
traité ol se lisait cette information, il dut se contenter de faire un renvoi
au lieu ol il P’avait lui-méme citée %.

Mais, dira-t-on, pourquoi ne serait-ce pas Léon Toscan qui aurait
emprunté ce motif du schisme au De conciliis? Si cela était, la paternité"
"du passage en cause pourrait encore revenir 3 Hugues. Cette hypothése
n’est pas recevable, car Léon Toscan ne dépend pas ici d’une source
latine; il traduit librement un traité grec sur les causes du schisme, et
cest Ia qu’il puise information relative  la gloriﬁcation de I’évéque de
la Nouvelle Rome %, C’est donc lui, du coté latin, qui est & Porigine de
notre texte.

54 Que le lecteur compare avec le texte cité & la.note précédente: « Secunda causa
Sub magno Theodosio centum quinquaginta episcopi, clam summo pontifice atque
vicariis eius, imperatore illos nolentes urgente, Constantinopolitanam sedem in-se-
cunda synodo que in eadem urbe celebrata est, sublimaverunt, nomen patriarche
illi attribuentes. Que res vehementis discordie ac perturbationis causa extitit » (ms.
Colombina, 5. 1. 24, fol. 82vVP-8373),

5 Il suffit de lire le fragment dans son contexte au deuxi®me chap1tre du
De conciliis (col. 551 B-552 A) pour voir qu'il est une addition latine au tiaité grec
traduit.

% ILa source est Nicétas Chartophylax de Nicée (PG 120 col. 175 1). Voici la
traduction latine de son texte, & comparer avec celui de Léon Toscan (ci-dessus,



.Contra- Graecos 369

Il y a lieu de remarquer que si la traduction du De. conciliis était
‘malgré tout P'euvre de Hugues Ethérien, il faudrait concéder de toute
fagon que sa. transmission aurait été assurée par le seul Contra Graecos
publié en 1252, ce qui ne serait pas un.des moindres traits de son rdle
“historique. C’est eneffet dans cette édition du De conciliis qu’apparait
pour la premiére fois dans la littérature latine une trace directe de la Vie
-d’Ignace, de Nicétas de Paphlagonie; document qui a exercé une in-
fluence profonde sur la conception que les Latins modernes se firent
de Photius et des origines du schisme . Or la transmission tardive d’un
-ouvrage oll apparait ce document, si bien fait pour donner des argu-
ments aux Latins, ne doit-elle pas mettre en défiance contre I'attribu-
tion 4 Hugues Ethérien? Comment le De conciliis aurait-il pu demeurer
-dans Poubli pendant trois quarts de siécle, alors que son auteur serait
‘mort 4 la curie Romaine, cardinal de la Sainte Eglise? Nous nous croyons
-autorisé:a attribuer la traduction du traité sur les conciles 4 notre frére
‘précheur. ‘ . : o :

Un tel travail était bien ordonné au but poursuivi par le controver-
siste. Le contact avec les Grecs lui avait permis de percevoir le respect
qu’ils portaient aux conciles, I'autorité privilégiée qu'ils leur reconnais-

- :saient.’ Chez les Grecs, 3 la notion latine d’un magistére vivant concentré
sur le seul successeur de Pierre, dépositaire et interpréte de la vérité
révélée, concept déja trés évolué au xime siécle, chez les Grecs, disions-
nous, se substituait la notion du rble des conciles, ces colonnes sur les-
.quelles le Christ a édifié son Eglise. Nous n’imaginons pas le degré de
soumission religieuse indiscutée que cette conception avait développé 58,
Au temps de I’épanouissement de la théologie latine, les maitres en
science sacrée de Byzance n’étaient plus guére que les gardiens de I'hé-
ritagé transmis par leurs péres. Le déclin des études parmi le clergé
était prononcé, et notre polémiste constatera que leurs livres n’étaient
plus consultés 59, Dans de telles conditions ils ne trouvaierit qu’une sau-

n. 54): « Sub Theodosio magno imperatore, cum sedes Constantinopolitana honore
aucta fuisset a centum quinquaginta episcopis in secunda synodo, cui ne legati qui-
dem Romani intereant, discidium et perturbatio conflata est» (PG L. c., 716 g).

57 Cfr. F. Dvornik, Le schisme de Photius..., p. 472.

58 Une manifestation et un effet sensibles de cette conception sont les traités
grecs sur les conciles datant du moyen Age; littérature beaucoup plus développée
.que chez les Latins. Cfr. F. Dvornik, L. c., pp. 605 ss.

59 « Greci nostri tempoi‘is, terrenarum rerum solicitudine, non tam pro se quam
‘pro uxoribus et filiis occupati, tenent libros pulcros quidem et veros, nisi quos ipsi
corrumperunt, sed clausos sibi et penitus:extraneos sive ignotos » (col. 516 B). Him-

24 — Arch. Fratr, Praed. - XXI.



370 Antoine Dondaine

vegarde devant les raisons des Latins: se retrancher derriére I’autorité
" des conciles; une seule régle: les saints canons. :

Le controversiste dominicain voulant suivre l’adversaire sur son
terrain, dut s’informer de cet héritage. Quels étaient les conciles recus
par les Grecs, les canons et décrets disciplinaires qu’ils admettaient,
ceux qu'ils opposaient aux Latins? C’est I le contenu des deux premiéres
parties. La réfutation qui suit vient en place naturelle; elle était appelée-
par ce dossier.

De cette troisiéme partle du De conciliis il faut retenir sa grave dé-
claration de principe, qui léve un doute général sur Pautorité des docu-
ments invoqués par les Grecs. Hormis la Bible, aucun texte en langue
grecque n’est sir; car, depuis Porigine de I'Eglise, les hérétiques furent
si nombreux dans ces pays qu’il est peu de documents qui n’aient été
falsifiés ou corrompus’ par eux 0, Cette accusation, moins généralisée
il est vrai, revient plusieurs fois sous la plume du controversiste, et il a
voulu la justifier par un témoignage positif. C’est la piéce que voici.

La falsification du Quicumque. : . .

Ce morceau ne figure pas dans I’édition de Stevart et il est trés rare
dans la tradition manuscrite, Nous le trouvons dans V (fol. 627-63%) et
dans V! (fol. 45v-46Y) avec cette rubrique: « Ista sunt verba fratris qui
libellum hunc composuit». L’authenticité ne peut faire de difficulté
car il porte la date de 1252, comme le traité auquel il se rattache; et nous:
savons que les manuscrits V et V! sont de slrs témoins de la tradition
du Contra Graecos et de ses appendices.

Donc I'auteur dit traité faconte ure aventure arrivée un peu avant
1252 (non longe ab hiis temporibus, hoc est anno 1252), & deux moines
cisterciens, de monastéres du diocése de Constantinople &, qui s’étaient

. bert de Romans ‘fait écho 4 ces paroles: « Multa suntpropter quae schisma istud du~

rat et non accipit finem... Tertium est inscientia Graecorum. Periit enim apud eos.
pro magna parte scientia cum studio, et ideo non intelligunt quae dicuntur eis per
rationes, sed adhaerent semper quibusdam conciliis, et quibusdam quae tradita sunt
eis a praedecessoribus suis, sicut faciunt quidam haeretici idiotae, ad. quos ratio ni--
chil valet»: Opus tripartitum, ed. Crabbe, 1, c., col. 993,

80 « Dicilus quod omnis scriptura quam Graecus pro se contra Latinum, prae-
ter textum Bibliae, adducit suspecta est et esse debet cuilibet viro sanum sapienti..
Eo. quod ab initio nascentis ecclesiae in tantum excrevit perversum dogma hereti-
corum in gente praedicta, quod eorum studium et intentio fuit semper dicta sancto-
rum vera removendo aut falsa inserendo corrumpere, destruere et dilacerare » (col.
562 B). Cfr, col. 510 B, 527 D, 563 A, etc.

81 I’un, monastére de Ruﬂnianes,. Pautre, abbaye de Saint-Ange.



Contra Graecos 371

rendus 4 Nicée pour les intéréts de leurs maisons. Ayant regu I’hospi-
talité dans un couvent grec, ils furent tout de suite entrepris par leurs
hétes sur le probléme de la procession de I’Esprit-Saint. Peu préparés
2 la polémique, les cisterciens s’en tirérent tant bien que mal le premier
jour; mais le lendemain matin ils appréhendaient vivement une seconde
dispute. Or il arriva que, déambulant dans le monastére, ils surprirent
un moine copiste au travail. L’un des cisterciens savait le grec; il recon-
nut bientdt que le copiste transcrivait le Quicumque viult. Sur le champ
il voulut s’assurer de son texte. Le Grec ne lui laissa voir que la nouvelle
copie, qui omettait la mention du Fils 13 ol notre texte latin porte « Spi-
ritus Sanctus a Patre et Filio non factus, nec creatus, nec genitus sed
- procedens ». Etonné, le cistercien demanda & voir Iexemplaire repro-
duit. Le Grec refusa d’abord de le lui communiquer, mais comme- trois
ou quatre séculiers latins étaient présents, il dut céder. Le texte de 'o-
riginal, un #rés vieux manuscrit, était conforme 4 la tradition latine. Le
copiste avait omis les mots compromettants pour la thése grecque. Et
il confessa avoir fait cette suppression parce que, disait-il, cet exemplaire
provenait assurément d’'un hérétique: jamais s. Athanase n’aurait dit
ou écrit pareille chose.
On aurait tort de voir dans ce récit une anecdote sans intérét. Le
P. V. Laurent ‘— qui en publia le texte dans les Echos d’Orient (sans
soupgonner sa véritable orlglne) — y a trouvé un précieux temmgnage
de Pexistence d’une version grecque du Quicumgque, déjs ancienne en
1252 %2. Pour nous, en regard de 'auteur du Contra Graecos, nous y
découvrons le souci qu’il avait de donner des preuves de I'accusation
grave portée contre ses adversaires. La narration s’achéve sur une nou-
velle affirmation de cette duplicité, qui était un scandale pour une con-
science latine, pour laquelle le respect des textes est chose sacrée:

Nous avons écrit ces choses afin de mettre en garde contre une trop facile
créance 4 ce qui, dans les livres des Grecs, parait faire difficulté aux théses
latines. Car les Grecs modernes ne se font aucun scrupule de faire disparaitre
ce qui leur est contraire et d’ajouter & leur gré. Ils écrivent et renouvellent
leurs livres en y insérant sur la procession de ’Esprit-Saint ce qu’aucun saint
n’a jamais dit. Et par certains.artifices ingénieux, ils traitent ces livres de ma-
ni¢re qu’ils aient P'apparence de la vétusté, afin de les faire passer pour anciens
et authentiques. Je dis ceci sans crainte de me tromper, car 'expérience m’en
a averti souvent » %,

%2 V, Laurent, Le Symbole « Quicumque » et ’figlise Byzantine, Echos d’Orient
XXXV (1936) 396-397; texte du récit, pp. 403-404, d’aprés une copié du ms. Vi,

63 Cfr. texte latin, V. Laurent, 1. c., p. 404.



‘372 ~ Antoine’ Dondaine

Ce témoignage de 'auteur du Contra Graecos rejoint des dépositions
analogues portees par d’autres témoins du méme temps; il devait etre
souligné en raison de la qualité du déposant 8¢,

Annotatio fidei SS. trecentorum xviii theophoron patrum quz fuerunt in
' Nichea. :

-Cette recension de la professi’on de foi du concile de Nicée fait défaut
dans Pimprimé. Dans les mss. V (fol. 637-637) et V1 (fol. 46v) elle fait
suite au fragment que nous venons de signaler.

Quando Greci fuerunt excommunicati.

C’est ce morceau qui porte la souscmptmn de Pantaléon (PG col.
572 C - 574 A: Mss. 'V fol. 617-627; V! fol. 477-47%). Nous savons déja
ce qu’il contient, et la fausse attrlbutlon qu’il engendra; il n’y a pas ‘4
s'y attarder davantage 5. :

Réponses de fr. Nicolas O. P., ex-provincial de Syrie, et de fr. Facques dev
Milan aux sophismes d’Eustrate de Nicée.

* Les trois petites piéces suivantes appartiennent & un méme dossier;
nous les étudierons ensemble. Elles ne figurent pas dans I'édition de
‘Stevart. Commengons par une description sommaire.

a) Syllogismes d’Eustrate de Nicée réfutés par fr. Nicolas ex-provincial
de Syrie. Rubrica: « Sophismata Eustachii Greci contra Latinos et confuta-
tiones eorundem secundum fratrem Nicholaum condam. priorem ~ provincia-
lem in Syria de ordine fratrum predicatorum». Incipit: « Primum tale est:
Si simplex est Spiritus.et procedit a Patre et Filio, una ergo persona reputandi
sunt Pater et Filius... (explicit) ... sed per ea que soluta sunt ad omnia reliqua
solutio patet » (V fol. 57v-597; V2 fol. 537-547).

b) Version latine des syllogismes d’Eustrate de Nicée. Rubrica: « « Verba
Eustachii Nicheni que confixit contra ecclesiam Romanam ». Inc.: « Si simplex

i

84 E. g. Georges Métochite, Historia dogmatica, ed. Mai, Nova Patrum Biblio-
theca, t. VIII2, Romae 1871, p. 10 (lieu cité par V. Laurent, Le cas de Photius..,,
dans Echos d’Orient, XXIX (1930) p. 413.

8 Notons cependant que lé fragment étant d’origine latine son auteur, Pan-
taléon, était lui-méme Latin. Quoi qu’en ait pensé Echard (Script. Ord. Praed. I 139),
il ne parait pas que Pantaléon ait vécu au temps de Michel Cérulaire, du moins la
chose n’est pas impliquée par le morceau. Devrait-on penser 4 Pantaléon Giustiniani,
qui devint patriarche latin de Constantinople en juin 12537 — Le fragment a été
ajouté comme un document authentiquant ce qui avait été dit en téte de la troisitme
distinction (col. 518 B-C); la relation entre les deux passages est évidente.

B



Contré Graecos 373

_est Spiritus... (expl.) ... et sic manifeste erit et gemtus et procedens » (V fol.
59™-59v; V* fol. 54%-557).

¢) Réfutation des syllogismes d’Eustrate de Nxcée par fr. Jacques de Ml-
lan. Rubrica: « Responsio fratris Jacobi Mediolanensis de ordine fratrum
predicatorum ». Inc.: «Instantia contra primum. Si a ligno et igne procedit
fumus, ideo lignum et fumus una res sunt... (expl.) ... et sic Grecus, qui fun-
davit verba hec super arenam, patiatur oportet magnam ruinam» (V fol. 597-

617; V! fol. 557-56v).

Pour éviter des: répétitions inutiles, disons d’abord quelques mots
de la deuxit¢me de ces pitces, contre laquelle sont dirigées les réponses
des deux fréres précheurs. Eustache, sous le nom duquel est placée cette
piéce, est Eustrate, métropolite de Nicée (1 aprés 1117), le commenta-
teur de la morale d’Aristote, qui a composé plusieurs traités anti-latins.
Les sophismes qui lui sont attribués ici forment une série de seize syllo-
gismes contre la doctrine de la procession a Filio. Cet opuscule ne parait
pas-avoir été conservé en dehors de la tradition née de nos appendices;
du moins les répertoires ‘et les histoires littéraires n’en signalent aucun
manuscrit. Serait-il entré dans I'Arsenal sacré ("Ispa SmAobijxn) d’An-
dronic Camatéros, inédit, ot ’on a signalé « des syllogismes empruntés
4 Photius, Eustrate de Nicée etc. » %7 Buonaccorsi nous a transmis tine
recension grecque qu’on peut croire originale, puisqu’il possédait 1’édi-
tion gréco-latine du Contra Graecos. Et si toutefois il n’y avait chez lui
qu’une rétroversion, le malheur ne serait pas grave; quatorze des seize
syllogismes de I'opuscule sont des abregés d’arguments de la Mystagogle
de Photius 7.

Dans la premiére pi¢ce (a), les sophismes sont accompagnés, und un,
de leur réfutation par fr. Nicolas. Les solutions sont sommaires et n’ap-
portent rien de neuf 4 la polémique, Une citation de s. Grégoire de Nysse
aurait pu &tre intéressante; vérification faite, elle parait tirée du rapport
des légats de 1234. Le seul mérite de cette pidce, sauvée de Ioubli par
Pauteur du Contra Graecos, est de nous avoir transmis le nom de fr. Ni-
colas, ex-provincial de Syrie. Ce religieux ne parait pas autrement connu.

Le nom donné ici 4 la province dominicaine de Terre-Sainte est une
preuve de I’ancienneté du document, car si i Porigine il y eut quelque

% M. Jugie, Theologia dogmatica... Orientalium, t. I, pp. 410-431. — Mss,
. Munich, gr. 229; Marciana, gr. 158; Moscou, Synod. 353.
¢ Photius, De Sancti Spiritus Mystagogia, PG 102.-Les arguments-1, 4, 5, 6,
8, 9, 10, 12 et 15 se lisent col. 192; les autres sont plus dispersés: 3 col. 313; 7 col.
316; 11 col. 284; 13 col. 297; 14 col. 393.



374 o o Antoine Dondaine

flottement sur Pappellation de’ cette province, tant6t dite de Terre-
Samte tantét de Jérusalem, tantot de Syrie, la premlere dénomination
prevalut trés vite %8, L’ancienneté se trouve aussi garantie par le fait de
* son insertion dans le dossier de 1252 %9, v

La fonction de prieur de Terre-Sainte était ordinairement exercée
par un Frangais, de méme que le recrutement des religieux qui assuraient
le peuplement des couvents de cette province était en majorité francais.
Mais la régle était loin d’tre absolue, et ’on serait tenté de proposer
une identification sur un donné de Michel Pid, historiographe domini-
cain italien du xvire siécle. Selon cet auteur, un religieux du nom de-
Nicolas Forteguerra, de Sienne, né vers 1180 et entré dans I’ordre avant
la mort de s. Dominique, aurait été prieur dans divers couventsdes
provinces de Gréce et de Terre-Sainte, puis provincial, avant de devenir
évéque d’Aléria, en Corse, au temps d’Innocent IV. Il serait décédé en
12770, nonagénaire. Entr’autres ceuvres Pid lui attribue des commen-
taires scripturaires et une exposition des Noms divins 7. Si nous pou-
vions faire fonds sur ce donné, il y aurait quelque chance que ces deux
Nicolas, provinciaux en Orient vers le méme temps, soient un seul et
méme personnage. Malheureusement la source de Michel Pid est loin de
faire autorité; les informations qu’on vient de lire proviennent d’un tra-
vail manuscrit du dominicain siennois Grégoire Lombardelli (1 1613) 7.
Or Lombardelli est un historiographe dépourvu de sens critique mais non
d’imagination; il ne mérite pas créance. Il est toutefois vraisemblable
qu'il y a un fond de vérité dans ses dires sur Nicolas évéque d’Aléria,
car Bernard Gui a retenu le nom d’un fr. Nicolas évéque de Sardaigne
dont on ignore le siége précis: serait-ce Aléria, en Corse, comme le sug-
gérent Quétif et Echard %2? Une notice dans le nécrologe d’un couvent

88 Voir Mon. O. P. hist. III, pp. 11, 13, 14, 18, 19, 21, 27, 54, 59, 71 etc. etc.

89 Elle se trouve en effet dans V, du type de la premidre édition.

70 G. M. Pid, Delle vite degli Huomini illustri di s. Domenico libri quatro,
Bologna 1620, p. 29. :

71 Alcune vite de i Santi dell’Ordine Domemcano (Euvre qui ne fut jamais
imprimée et dont le ms. parait perdu. — Sur Lombardelh, v. Script. Ord. Praed.
I1, 384-38s.

" ( Frater Nicholaus fuit episcopus in Sardinia »: Stephanus de Salamaco et
Bernardus Guidonis, De quatuor in quibus..., ed. Th. Kippeli O. P., Mon. O, P.
hist, XXII, go (cfr. p. 187). — Sur Nicolas Fortiguerra, v. Script. Ord. Pra‘ed. I 249;
F. Ughelli-N. Coleti, Italia Sacra, III, Venetiis 1717, p. 502; I. Ugurgieri Azzolini,
Le Pompe Sanesi, 12 parte, Pistoia 1649, p. 193. — Un « Forteguerra de Senis » est
nommé dans un document de la chancellerie impériale du 8 _)ulllet 1242 (Béhmer,
Regesta imperii, n. 13420).



Contra \Graecos i 373

{Sienne?) pourrait ére 4 la base des informations de Lombardelli..
Dans I’état actuel de nos connaissances il n’est pas possible de dire plus;
et par conséquent nous proposons sous toutes réserves l'identification
de notre provincial de Syrie avec Nicolas évéque d’ Alena _

]acques de Yurono, de Milan, P'auteur de la seconde réfutation
(pitce ¢), est un peu mieux connu. Lui aussi appartenait 3 la premiére
génération des fréres précheurs, On le trouve dans le groupe de religieux
qui assurérent la fondation de Saint-Eustorge en 1219. Quelques années
aprés, en 1227, il fut envoyé comme lecteur (professeur de théologie) au
nouveau couvent fondé 4 Génes. Plus tard, obéissant 4 une inspiration du
ciel, il partit pour I’Orient. Il vint d’abord en Gréce (Constantinople?),
puis passa en Créte. Cest 1a qu'il décéda — peut-8tre en 1244; — il fut
enterré 4 Candie, ol son tombeau fut honoré comme celui d’un saint %,
L’identification entre Jacques de Yurono de Milan et notre Jacques de
Milan ne souffre pas de difficulté; la concordance des noms, du temps,
des qualités des personnages est suffisante pour la justifier 7.

Si les réfutations des sophismes d’Eustrate n’ont par elles-mémes

qu’un intérét médiocre, elles serviront néanmoins de témoins de l'acti-
vité des.dominicains dés leurs premiers contacts avec les Gregs, activité
sur laquelle nous n’avions _]usqu ici aucune information. En outre, elles
assureront au moins une mention 4 leurs auteurs dans Phistoire litté-
raire des fréres précheurs.
. Buonaccorsi a reproduit les sylloglsmes et leurs réfutations dans le
Thesaurus ™, mais sans en respecter 'ordonnance, ni donner les attri-
butions suffisantes pour permettre I'identification des auteurs. Ici encore
nous deévons reconnaitre la supériorité de la tradition formée par les
témoins V et VL

78 Sur Jacques dé Milan, v. R. Loenertz, Frére Jacques de Milan, missionnaire
en Orient au x1° siécle, Archivum fr. Praed. VIII (1938) 274-284.

,." Ises trois pi¢ces que nous venons d’étudier furent signalées nagueére par R.
Loenertz, La Société des fréres prérégrinants, t. I, Rome 1937, p. 77, nn. 4 et 5. =
Si 1’auteur n’a pas proposé l’ldentlﬂcatlon de Jacques de Milan et de ]acques de
Yurono de Mllan, c’est qu’on ignorait l’ﬁge des deux réfutations dés syllogismes
d’Eustrate, La présence de ces piéces dans le dossier de 1252 fixe un terme suffisant
pour permettre 1’identification que nous proposons. . '

7 Buonaccorsi, Thesaurus, recension originale; Paris BN., gr. 1252, fol. 36%-
427; recension André Doto: Vatic., pal. lat. 679, fol. 607b-63VP; Paris BN., gr. 1251,
fol. 327-42v. )



- 376 Antoine Dondaine.

Contra Germanum patnarcham de fmnentato et de azymo.

" Dirigées contre un adversaire décédé depuls plus d’un snécle, les:
solutions des sophlsmes d’Eustrate demeuraient & un plan abstrait; les
deux dernitres pitces de nos appendices nous raménent en milieu plus.
vivant. Ce sont elles dont nous avons dit que dans le manuscrit V! I'une
était un autographe d’auteur, I'autre, une copie de la main de ce méme
auteur, lequel est notre polémiste. La premiére réfute un fragment de
lettre du patriarche Germain II, sur P'azyme. Elle ne parait pas avoir
été recopiée ailleurs; I'édition de Stevart, les autres manuscrits, V y
compris, Buonaccorsi lui-méme I'ignorent. Dans V! elle occupe les fo-
lios 61T & 65V.

Germain II, patriarche de Constantinople de 1222 4 1240, mais qui
résida & Nicée en raison des circonstances politiques, est connu pour
les tractations qu’il engagea avec les Latins en vue de I'Union. Il a laissé
parmi les Grecs une réputation de sainteté; les Latins, au contraire, ont
surtout garde le souvenir de son mépris, et le jugement qu’ils portent sur
son ceuvre polémique est sévére 78,

La lettre dont notre dominicain a conservé le fragment final ne pa-
rait pas connue jusqu’ici. Elle était adressée 2 une noble dame de By-
zance. Le patriarche donnait 4 sa correspondante les motifs pour lesquels
les Grecs rejetaient la consécration du pain azyme, et 'exhortait & per-

- sévérer jusqu’a la mort dans la foi de ses péres, sans se la1sser ébranler
- par les «adversaires de la vérité ».

"Si'le polémiste dominicain a tenu lors de la légation de 1234 le réle

" que nous lui avons supposé, il avait fort .bien connu le patriarche et

avait été la victime de ses vexations; il ne le ménage pas dans sa réfuta-
tion. Comment cette lettre, document privé, était-elle venue 4 sa con~
naissance? Nous ne savons! La destinataire avait-elle voulu éprouver la
valeur des arguments de Germain? On peut le supposer, car la- lettre
avait pour but de raffermir une 4me dans le doute. L’influence religieuse:
des Latins avait donc pénétré dans les rangs de la haute société grecque
de Constantinople. Quoiqu’il en soit, I’auteur de la réfutation ne cite pas
le document par oui-dire; il en donne un fragment 1mportant dans sa re-
cension ongmale grecque et, en paralléle, dans une version latine 77.

" Cfr. M. Jugie, Theologia dogmatica... Orientalium, t. I, pp. 423-4.25; F.
Cayré, Dict. Théol. cath., t. VI, Paris 1920, col. 1309-1311.
77 Ms. V1, fol. 617-V: textes publiés ci-aprés, pp. 428-430.



Contra Graecos ' 377

Ce fragment est précédé d’un bref prologue qui le situe et; en méme
temps, sert d'introduction & sa réfutation.

« Germani scismatici quondam- Niceni presulis maledicta et blasphemias
quas contra sacramentum Latinorum ore nefando protulit et manu temeraria
scripsit equanimiter prorsus non ferentes, post illa que in disputatione fer-
mentati et azimi dicta sunt aliqua super addenda esse licet breviter estima-
vimus, ne dum lecta contra fidem suppresso quodam silentio percurrimus
merito rei sceleris a Veritate arguamur. Scribens igitur dictus blasphemus
epistolam cuidam nobili domine de Constantinopoli; sic de misterio Lati-
norum verbo ad verbum in suo greco post cetera loquutus est ».

" Aprés ce. prologue vient le fragment de la lettre; sur la colonne
de droite le texte grec, sur celle de gauche, la version latine. Voici
le début et la fin de ce morceau:

« 8i vis autem scire qua ratione a communione azimi avertimus nos/, in’
brevi totum dicam. Tria sunt que nos persuadent abstinere ab eo. Unum
quidem... » (fir) « ... Preterea, quis sustinebit simul cum Iudeis sollemnizare?
Et enim maior judaicarum festivitatum fuit esus azimorum. Habebam et alia
multa tibi scribere sed propter multiloquium dimitto. Tu vero, usque ad
mortem tradite a patribus tuis fidei atende et satage ne supereris ex delibera-
tione a veritatis inimicis, ut celesti regno digna habearis, quod et fiat. fiat.
amen ».

“Aussitdt aprés commence la réfutation, introduiteé par la rubrique
« Responsio Latinorum »:

«Quod Christus Dominus Deus noster secundum naturam assumptam
dicatur et sit sacerdos et summus pontifex secundum ordinem Melchisedec
nullus qui sacras litteras legit et intelligit negare potest, nisi aliquis huic Ger-
mano similis adversarius veritatis. Scriptum quippe est...» (Explicit): «... et
-Germanus contempnit sequi eum, immo cuncta concilia et omnes sanctos
spernit. Quis est qui possit excusare ipsum ut non sit hereticus et dampnatus,
et omnes ei similes? Verum de hiis querat lector in maiori tractatu. Explicit ».,

Cette pitce est un sérieux appoint au traité auquel on la rattache.
" Le polémiste y réfute avec beaucoup d’attention Il'interprétation des
autorités scripturaires proposées par Germain pour entrainer la convic-
tion de sa correspondante. C’est d’abord une longue discussion sur le
sacerdoce de Melchisédech, image du sacerdoce du Christ; puis le théme
du pain parfait — arton — revient une fois de plus. Ici encore, appa-
rait I'influence de la lettre de Théorien: le dominicain avait certainement
sous les yeux le fragment qu’il avait cité sous le nom de s. Jean Chry-



378 . Antoine Dondaine

'sostbmevdans le .Contra Graecos. Le ton de'la. réfutation est le méme
que celui du traité; peut-étre est-il plus mordant. Les arguments du pa=
triarche n’étaient pas destinés .la critique d’un polémiste latin; ils se
prétaient 3 une réfutation facile, et leur auteur n’est pas épargné: « Ger-
manus, -qui nunquam audivit unam lectionem theologie in scolis, nec
«etiam alicuius facultatis nisi gramatice, audacter dlfﬁmwt... » (fol. 65")

Fragmeni de lettre des dominicains missionnaires en Geargze

La derniére piéce du dossier constitué par 'auteur du Contra Grae:
«cos n’en est pas la moins intéressante. C’est un fragment de lettre des
dominicains-de Géorgie a leurs confréres aux prises avec les Grecs, dans
laquelle ils attirent leur attention sur un texte de la liturgie byzantine
du Lundi de Pentecdte, ol se trouve exprimée la foi a la procession de
PEsprit-Saint «a Patre et Filio», et leur communiquent un fragment
de la vie de s. Georges 'Hagiorite justifiant la coutume des Latins de
consacrer avec du pain azyme. Comme la précédente, cette piéce ne
figure dans la tradition manuscrite du Contra Graecos que dans le seul
témoin V* (fol. 65V 667), mais elle est citée par Buonaccorsi dans le The-
saurus — ce qui nous fait soupgonner qu’il a eu en main ce manuscrit,

.4 tout le moins une copie semblable 7.

Les fréres précheurs étaient en Géorgie depuis 1240, peut-étre méme
avant 1238, si le chiffre de dix-huit ans donné par Humbert de Romans
dans une lettre de 1256 doit étre entendu au sens précis: « Fratres nostri
magnae auctoritatis et mirabilium viri virtutum, qui iam inter Geor-
gianos, in remotissimis partibus orientis, XVIII annis et amplius vitam
asperissimam duxerunt... » 7, La date de 1240 parait plus stire, du moins
pour une véritable fondation. En janvier de cette année-la Grégoire IX
adressait une lettre 4 la reine de Géorgie et a son fils, dans laquelle il
leur exprimait son regret de ne pouvoir leur porter secours contre les
Mongols, et les invitait & bien accueillir les fréres précheurs porteurs
du document. La reine- Rusuda (Roussoudane). avait sollicité Paide de
Rome et manifesté des dispositions bienveillantes; "occasion était pro-
pice: Grégoire IX annongait huit fréres précheurs. Sa lettre nous a con-
servé les noms de: ces.religieux; c’étaient: Huguiccio, Jacobus, Bene-
ventus, Rubinus, Petrus, Bernardus, Lambertus et Guizzardus, tous

8 Buonaccorsx n’utilise que le fragment tiré de la vie de s. Georges l’Hagtonte,
mais on verra tout & l’heure que le texte liturgique s1gna1é par la lettre est entré dans
son florilege.

79 Mon. O. P. hist. V, 4o.



Contra Graecos ' 379

italiens semble-t-il 89. Une légation de cette importance et de cette cohé-
sion a tout l'air d’'un envoi de missionnaires. Il est toutefois possible
que dés 1238, peut-&tre méme plus tot, des contacts aient été établis,
qui auraient révélé la possibilité d’une telle fondation; par ol serait
sauvé le chiffre de dix-huit ans et plus donne par le maitre general en
1256 81,

La date de 1240 comme ére de départ du séjour des dominicains en
Géorgie est confirmée par le Speculum Historiale de Vincent de Beau-
vais. Le chapitre 89 du treati¢me livre fait allusion & la légende re-
cueillie par I’Histoire Scolastique %2, selon laquelle’ Alexandre le Grand
aurait enfermé des Juifs dans les montagnes de Géorgie, obtenant du
ciel qu’ils y soient détenus jusqu’s la fin des temps. A ce propos Vin-
cent dit que les fréres précheurs demeurés sept ans a Tiflis (enten-~
dez qu’ils sont 13 depuis sept ans) se sont informés de cette histoire
aupreés des Géorgiens; ceux-ci n'en avaient pas connaissance 3. Comme
le Speculum ne fut pas publié avant 1256 3%, on devrait conclure queé les
dominicains n’arrivérent pas 4 Tiflis avant 1243. Mais quand on lit le
Speculum I’on doit tenir compte de ses sources. Ici, la chose est sire,
Vincent prend ses informations 2 'Historia Tartarorum. Or l'auteur
.de celle-ci, fr. Simon de Saint-Quentin, avait fait partie de la légation

8¢ Th. Ripoll. Bullar. Ord. Praed., t. I, Romae 1729, pp. 108-109; L. Auvray,
Les Registres de Grégou'e IX, t. III Paris 1908, n. 5022, non integra; Potthast 10841
(13 janvier 1240).

8 Dans PExposition de ’Apocalypse de Guéric de’ Saint-Quentin (} 124.5) on
reléve déja une allusion aux conversions opérées en Géorgie par les précheurs. Sur
le verset ch. 16, 18, il commente: « Talis terraemotus sic magnus respicit hoc tempus
praesens, in quo multi ad praedicationem modernorum praedicatorum sunt conversi
-ad fidem et poenitentiam, Nam de solis Cumanis conversi sunt ad fidem et baptlzatx
in duobus vel tribus annis et in modico tempore plusquam centum millia. Multi
etiam de Georgianis, etiam’ de Barbaria, multi de Africa, multi haeretici et quamplu-
res de aliis partibus mundi. Nam per gratiam Dei fere ad oranes praedicatur modo
.evangelium Domini Nostri Jhesu Christi»: imprimé dans Sancti Thomae... Opera
Omnia, Parmae 1869, t. 23, p. 470. .

82 Historia scolastica, Migne PL 198, col. 1407.

8 « Fratres nostri, scilicet. ordinis praedicatofum, in Georgia, civitate T'ripheli,
que prope montes Caspios est, per septem annos commorati sunt, diligenter a- Geor-
gianis, et a Persis et etiam a Judeis de inclusione illa inquisierunt; et dicunt omnes,
etiam Judei, quod nichil penitus inde sciunt, nec unquam istud in suis historiis in-
venerunt »: Speculum historiale, XXX, 89; éd. Douai 1624, p. 1215.

8¢ 11 y eut une premiére édition en 1244, mais il est évident qu’il ne peut s’agir
«de celle-ci. L’édition définitive ne va pas au dela de 1250, sinon:pour e martyre et

la canonisation de Pierre de Vérone, chapitre ajouté aprds coup.
t



380 Antoine Dondaine

d’Ascelin — envoyée par Innocent IV au chef de 'armée mongole de
Perse —. La Mission était passée aa couvent de Tiflis au début du prin-
temps- de 1247 8. C’est 4 ce moment que Simon recueillit les informa-
tions dont fait était le Speculum. La durée de sept ans assignée au séjour
des dominicains 4 Tiflis est donc limitée par ce terme, le printemps
de 1247.

Plus loin, au trenté-deuxiéme livre (chap. 42), toujours d'aprés
IHistoria Tartarorum, Vincent fait état des sept ans de présence de
fr. Guichard de Crémone au couvent de Tiflis, pour expliquer qu’Asce-
lin Pait pris avec lui en se rendant chez les Tartares: ce séjour en Géor-
gie lui avait permis de prendre:connaissance des meeurs et coutumes
des Mongols 8. En Guichard on a reconnu le Guizzardus de la lettre de
Grégoire IX de 1240. Ces deux informations de I'Historia Tartarorum
nous garantissent que pour Simon de Saint-Quentin, les fréres pré- :
cheurs étaient a Tiflis depuis le prmtemps de 124097,

Nous ne savons rien de plus sur la mission de Géorgie 4 cette épo-
que, aussi est-ce un gain précieux de pouvoir recueillir un fragment de
lettre provenant de ses membres. Ce fragment ne porte aucune date,
mais le fait qu’il ne figure pas dans le manuscrit V nous porte a croire
qu’il est postérieur 4 1252. Comme d’autre part il fut copié de la main
de Pauteur de la collection dans V%, il ne peut &tre de beaucoup postérieur -
a cette méme date. Si ce fragment ne donne aucune information directe
sur les dominicains de Géorgie et leur activité, il permet toutefoxs quel-
ques conclusions non dépourvues d’intérét.

Le début du texte nous invite 4 penser que nos péres s’étaient tout
de suite informés de Ia liturgie des Géorgiens et de son origine:

« Querite in libro Grecorum in quo frequenter dicitur Pascha, Pascha,

- Pascha, qui nominatur hiberice Zatichi, cantus Theophanos, qui cantatur
secunda feria post pentecosten, xviil versu, et invenies sic: « Veni Sancte
Spiritus etc. quia tu es fluvius deitatis procedens a Patre et Filio ».

Et notre compllateur, probablement informé par la lettre elle-méme,
d’ajouter: « Hoc testimonium perhibent fratres predicatores qui sunt
in Hiberia se sic invenisse, nam libri Hyberorum de greco translati sunt

% Cfr, P. Pelliot, Les Mongols-et la papauté, ch. II. Revue de I’Orient chré-
tien, 3 sér., t. IV (= XXIV) 1924, extrait, page (102.

8 « Frater Guichardus Cremonensis sciens mores et consuetudines Tartaro-
rum, quas a Georgianis didicerat, inter quos etiam in eorum civitate Triphelis in
domo fratrum per annos VII conversatus fuerat» (L. c.: cité par P. Pelliot, 1. c., p. 96).

#7 La lettre d&é Grégoire IX étant du 13 janvier 1240, les missionnaires durent
faire le passage dés le début du printemps. ) :



Contra Graecos’ 381

antiquitus » (fol. 65v). Ces informations sont. éxactes. La liturgie géor-
gienne n’était plus, au moyen 4ge, qu'une copie de la liturgie byzantine;
seul son chant gardait un caractére propre. Les traductions liturgiques
étaient anciennes, et au cours des siécles les moines géorgiens du Mont
Athos, au monastére Ivirdn, avaient traduit les Ecritures et des ceuvres
des Péres. ' ‘ '

L’indication fournie par les dominicains de Géorgie 4 leurs confréres
de Constantinople ne fut pas perdue; ils cherchiérent et trouvérent le
fameux cantique. Nous en avons la preuve dans le Thesaurus de Buo-
naccorsi, olt se lit le tropaire en question dans ses recensions latine et
grecque: '

In sexto cantu vel ode secunde ferie post pentecosten Spiritus Sancti ad irmon,
idest consonantiam, ad Splachnon Ione, quod sonat ad Viscera Jone ®3. ‘

Veni Sancte Spiritus ad nos et participes fac tue bonitatis et luminis in-
vespertini et divine vite et affectionis suavissime. Tu enim fluvius deitatis
existis, ex Patre procedens per Filium ».

10y mgog Npds 0 Ilvebua vo dywov * perdyove tijc ofjs dmegyald-
pevoy * ayidrnros * ol pwrds dveomébpov wai Oelag lwijs * xal Tijc
gdwdeordrov ¥ dioféoews, * X yde movauds Osérnroc * éx Ilargos
80 Yiod mopevdueyog ‘

Un -autre dominicain du couvent de Constantinople écrivant en 1305
proposera la méme autorité. Comme le cas prouve que les polémistes
ne se copiaient pas mutuellement, mais avaient le souci de contréler

" les sources, nous le citerons aussi, comme exemple:

Ttem in libro qui dicitur Triodi (leg. Triodion), in sexto cantu canonis secunde
Jerie post pentecosten, Orientalium ecclesia melodizat hoc modo *°:

88 C’est le début de I’hirmos (strophe-type) du sixidme cantique du canon de
Nogl: « ZnAdyyvav *Iowvay « 8ufovov dmijucoey » évddog Ong...,, E visceribus Io-
nam (quasi) foetum evomuit marina bellua »: Hirmologion, Venise 1865, p. 14;
Meénées, t. 11, novembre-décembre, Roma 1889, p. 666. — Nous devons cette note
et les suivantes (jusqu’a 97 inclus), de méme que le texte auquel elles se rap-
portent, 4 la collaboration du R. P. Loenertz.

89 Ms. Paris BN., gr. 1252, fol. 24%. Pour le grec, voici les variantes du Pente-
costarion selon les mss. Vatican gr. 769 (= A) et 788 (= B): lin. 2 dnegyalduevos A:
anegyacdusvos B 2-3 @wtds ... Lwfic; Tijc ofjc dveomégov patdpdrnros B 3 sw-
Seovdrng AB Sraféoews: daddosws AB 5 mogevdpevov A: mgosgyduevov B.

90 e Triodion (qui contient le propre du Caréme) est souvent suivi du Pente--
costarion dans les manuscrits. C’est pourquoi ’anonyme, qui employait sQirement
un ms. de ce type, renvoie son lecteur au T'riodion.



382 Antoine Dondaine

Veni ad nos Sancte Spiritus, participes/nos tue sanctitatis efficiens et lu-
minis invespertini — vel non occidui — et divine vite odorifere tue largitionis.
Tu es enim fluvius deitatis ex Patre per Filium procedens » .

Le livre des Grecs ol 'on dit souvent « Pascha, Pascha, Pascha » est
le Pentecostarion, — appelé Zadiki ou Zatiki par les Géorgiens, de l'ar-
ménien Zatik = Paques — est le livre liturgique contenant le propre du
temps pascal. Le dix-huitiéme verset du cantique de Théophane est le
dix-huitiéme tropaire (deuxiéme du sixiéme cantique) du canon de s.
Théophane Graptos (1 845) en I'honneur du Saint-Esprit %2, Ce canon
ne figure pas dans les éditions grecques du Pentecostarion %, Dans les
éditions slaves et roumaines on le trouve aux Complies de la Pente-
cote ®%. Il en est de méme dans le. Pentecostarion manuscrit Vatican
gr. 769, qui le fait précéder de la rubrique: *Ey zoic dradelnvoig wdi-
Aouey xavdva eic 7o mavdyioy Ilvebua, mwolnua tof xvpod Oeopavois, off
7 angooriyls: 6 Ilvebpa pélne 76 xtiooy mdcay xvicw. . ‘

91 Ms. Upsal, Univers. C 68s, fol. 103V3. — Largitionis prouve que I’anonyme
lisait dans son manuscrit Siaddoswe, et non, comme Buonaccorsi diabésews, affe-
ctionis. Sur ce traité du ms. d’Upsal, v. pp. 418-422.

9 'Théophane Graptos (1 845) est le plus important des hymnographes grecs
de ce nom, le seul qui vienne sérieusement en ligne de compte' dans le cas présent.
C. Emerau, Hymnographi. Byzantini, Echos d’Orient XXV (1926) 179-182, énu-
mere une longue liste de canons 2 lui attribués dans les Ménées, et il ajoute « 4 in
Pentecostario » sans autre précision. Rappelons que le canon est une hymne qui se
compose de huit « cantiques » (@daf), neuf dans le Caréme, dont chacun comprend
un nombre identique de strophes ou tropaires. A Dorigine chacun des cantiques
était chanté aprés la récitation d’un des « cantiques » (¢daf) scripturaires, d’otr leur
nom. Mais il y a longtemps que la récitation quotidienne des huit ou neuf cantiques
scripturaires est tombée en désuétude, et seul le nom des «cantiques » du canon
rappelle cet usage. N

9 Nous I’avons cherché en vain dans les éditions suivantes: Athénes 1927;
Rome 1883; Venise 1873, 1837, 1801, 1634, Manifestement il manquait dans le ma-
nuscrit, sGrement du xve siécle, qui servit & 1’édition princeps du Pentecostarion,
Venise 1568. .

% Pour le texte slave nous avons consulté I’édition de Vienne de 1855 (fol. 143V~
146%) celle de Moscou de 1915 (fol. 166-169"). Pour le texte roumain, celle de Si-
biu, de 1850 (fol. 147V-149V: en caractires cyrilliens) et celle de Bucarest de 1912
(pp. 365-369). — Les deux derniers versets du tropaire (Car tu es un fleuve de di-
vinité, procédant du Pére par le Fils), correctement traduits dans le slavon (Ty bo
", réka boZestva, iz Otca Synom proizkhodjaiéij) sont remplacés dans le roumain par-
ces mots: « C§ tu egti Duhul adevirelui, care -dela Tat#l purcezi » (Car tu es 'Esprit
de vérité, qui du P2re procides).

% Vatic. gr. 769 (sec. x1v-xv), fol. 331P.



- Contra Graecos 383

Mais le synaxaire inséré aprés le sixiéme cantique commence ainsi:
Tij adrij 1judeq Oevrépq Tij¢ mevvemoorijc adrd vo Ilvedua to dyiov-
Soprdlopey %. - Co
Dans le-cod. Vatican gr. 788, de I’an 1170, le canon se trouve sans.
nom d’auteur, & ’Orthros (Matines-laudes) du Lundi de Pentecéte *;
-il a donc été déplacé depuis le moment ol "utilisérent nos controversistes..
Dans le Pentecostarion géorgien le canon de s. Théophane ne se-
trouve probablement pas au Lundi de la Pentec6te mais aux Complies.
de la féte, comme chez les Roumains et les Slaves: nous en avons
cherché en vain un exemplaire dans les Bibliothéques romaines.

Apres le bref texte concernant la procession du Saint-Esprit, la lettre-
cite un extrait de la vie des. Georges ’Hagiorite ( 1066) favorable la
coutume latine de consacrer ’azyme. Les Géorgiens consacraient du pain
fermenté, comme les Grecs, mais ils le faisaient sans condamner la ma--
niére de faire des Latins: « Hyberi idcirco conficiunt de fermentato sicut
Greci, non quia herror aliquando fuerit inter eos, sed quia translationem:
scripturarum habent a Grecis, et idcirco eorum ritus tenent» (fol. 667).

La vie de s. Georges ’Hagiorite était écrite en géorgien. Si les domi--
nicains de Tiflis peuvent en communiquer un fragment latin 3 leurs.
confréres de Constantinople, c’est qu'ils en ont fait la version. Nous ap-
prenons ainsi. que dix ans peut-&tre aprés leur arrivée dans le pays ils.
en possédaient suffisamment la langue pour se livrer & des traductions.
et explorer la littérature hagiographique locale %8, :

1’avant-dernier paragraphe nous révéle des contacts avec les mi--
lieux arméniens de Tiflis °. Ainsi nous apprend-on queles Arméniens

- consacrent du pain azyme mais ne versent pas d’eau dans le calice; qu’ils.
célébrent Noél ‘et ’Annonciation en d’autres temps que nous. Cepen-
dant leurs coutumes présentent beaucoup de points communs avec
celles des Latins, Ils errent toutefois en ceci, qu’ils identifient la nature
et la personne dans le Christ, tandis que les Latins distinguent la per--
sonne et deux natures.

% Ibid., fol. 3327.

97 Vatic. gr. 788, fo. 121V,

98 Le fait rapporté dans le fragment se lit dans la vie géorgienne du saint. On
pourra comparer le texte correspondant 3 celui de nos missionnaires (ci-apres, p. 431)
dans la traduction latine publiée par le P. Paul Peeters, Analecta Bollandjana 36-37
(1917-1919), §§ 76-78, pp. 136-138. i

9 J.e premier couvent de Tiflis, établi en milieu géorgien, disparut avant la.
fin du xmme® sitcle. Quand les dominicains revinrent, au xive s., ils s’établirent parmi
les Arménjens. Cfr. R, Loenertz La Société des fréres pérégrinants..., pp. 171-175..

!



384 :  Antoine Dondaine

Notre frére précheur de Constantiniople n’a gardé du document que
ce qui intéressait son sujet: la polémique avec les Grecs. Quel prix
n’auraient pas eu pour nous des informations plus concrétes, sur les per-
sonnes, les couvents, etc.... Tel quel cependant ce fragment constitue
un beau témoignage de 'aide que de la lointaine Géorgie les domini-
cains apportaient 4 leurs fréres de Constantinople. '

*
* *

L’inventaire des appendices du Contra Graecos est achevé; doit-on
encore en dresser le bilan? Nous savons déja qu’il se solde par un gain.
Car si une des pié¢ces est de médiocre qualité — nous songeons au frag-
ment de Pantaléon — les autres ont des mérites particuliers, Il est diffi-
cile de rencontrer en si peu d’espace des matériaux littéraires aussi rares
et aussi variés. Voulant compléter son traité polémique, ou bien en ‘
appuyer certaines assertions par .des témoignages nouveaux, I'auteur
a sauvé de P'oubli le plus grand nombre de ces pi¢ces. Résultat pratique
pour Phistoire littéraire: il a transmis deux opuscules de Hugues Ethé-
rien et de Léon Toscan; les réfutations des syllogismes d’Eustrate de
Nicée par Nicolas, ’ex-provincial de Syrie, et par Jacques de Milan;
un traité grec sur les conciles; un fragment de lettre des dominicains
missionnaires en Géorgie; enfin, en grec et en latin, un fragment de lettre
du patriarche Germain. C’est l4 un apport par lequel notre histoire do-
miinicaine voit s’enrichir d’heureuse maniére un de ses chapitres jusqu’ici
des plus pauvres et des plus obscurs.

III. Le Contra Graecos dans la littéi‘ature polémique
du XIlIe sigcle

h

La diffusion du Contra Graecos s’est exercée par trois voies diffé-
rentes qui en circonscrirent Iinfluence de maniére singuliére: 1) chez
les théologiens latins en Occident; 2) chez les polémistes dominicains
d’Orient; 3) chez les théologiens des conciles du xve siécle.

La premiére vague d’influence en Occident, 4 peine discernable mais
réelle pourtant, fut régie par un phénomeéne digne d’étre relevé. Nous
n’avons trouvé de traces du Contra Graecos que chez les auteurs qui
eurent des rapports étroits avec la curie Romaine. Ces auteurs sont s. Al-
bert le Grand, s. Thomas et Matthieu d’Aquasparta. La raison de ce fait
est simple. Les exemplaires du traité n’ont pas été multipliés en Occi-



Contra Graécos- - 385

«dent au x1ire siécle; il ne parait pas qu'il y en ait eu d’autre copie que
«celle qui était alors dans le trésor pontifical 1,

- Ce serait peut-étre dans le Libellus de Nicolas de Cotrone qu’il fau-
.drait voir la premiére 'trace du Contra Graecos. La recension latine de
«celui-I3 qui nousest parveriue présente une division quadripartite sem-
blable 4 celle de celui-ci. Or, nous le savons, c’est-le Contra Graecos qui
-inaugura ce genre de construction. L’ordre des composants, il est vrai,
n’est pas le méme dans les deux ouvrages; mais le contenu est analogue.
*On connait les quatre distinctions de notre traité; voici celles du Libel-
lus: De fide Trinitatis (= De processione Spiritus Sancti); de primatu
‘Romanae ecclesiae; de azymis; de purgatorio 2. o

Il est remarquable que Nicolas de Cotrone resta attaché 4 la curie
pontificale jusqu’en 1254, et que son Libellus fut composé entre 1254
et 1256 Si ces dates paraissent- bien proches de 1252 pour laisser place
4 une relation entre les deux ouvrages; elles ne I'excluent pas 3. D’autre
part le Libellus fait I'impression d’&tre improvisé pour ses trois derniers
-chapitres; tandis que la premiére partie occupe soixdnte colonnes du
manuscrit qui nous I’a conservé, la seconde en occupe huit, la troisi¢éme '
trois et la quatriéme deux 4, Le titre méme de I'ouvrage le donne comme
un « Libellus de processioné Spiritus Sancti et fide Trinitatis contra
-errores graecorum » il n’est pas question des trois autres parties. N'est-il
pas permis de croire que Nicolas de Cotrone, ayant eu tardivement con-
naissance du traité dominicain, a tant bien que mal suppléé, et de maniére
-sommaire, aux énormes lacunes de son florilége? '

Que le Contra Graecos ait été connu dés ce moment 2 la curie c’est
1a chose vraisemblable. Dans un temps ot les tractations pour I'Union
«taient & Pordre du jour, les fréres précheurs d’Orient ont dii communi-
quer aux théologiens intéressés un ouvrage qui pouvait leur étre fort
-utile pour leurs conversations doctrinales avec les Grecs; nulle part
a1lleurs ils aurajent trouvé réunie sous un si petit volume une docurmen-
tation si précise et abondante®, Dés 1254 Innocent IV avait désigné un
4véque dominicain, Constantin d’Oiviéto, comme chef de la légation
-devant traiter avec Jean Vatacés. Si la mission n’eut pas lieu & ce mo-
ment et fut ajournée, Constantin resta désigné comme légat; Alexan-

1 Voir ci-dessus p, 335. o o

2 'Edit. P. A. Uccelli, S. Thomae... (cfr. ci-dessus p. 339, n. 60).

3 Sur la. date du Libellus voir Divus Thomas (Frib.) 28 (1950) 316-317, 336

4 . Vatic. lat. 808, fol. 477-65v.’

5

On verra plus loin (pp. 425-426) quel mtérét Tui portérent les théologlens des
«conciles du xv® siecle, lors des tractations pour " I’Union. :

25 — Arch. Fratr, Praed. - XXI.



386 Antoine Dondaine

dre IV n’eut qu’a lui renouveler son mandat au printemps de 1256.
Le départ presque immédiat de la légation prouve qu’elle était pré-
patée. Son chef avait regu pouvoir de s’adjoindre des collaborateurs de
son choix, dominicains, franciscains ou religieux de n’importe quel habit;
il s’entoura de fréres de son ordre. Nous ignorons les noms de ceux-ci
" mais nous savons qu'ils surprirent les Grecs par leur science et leur
prudence. Entre 1254 et.1256 Constantin avait-il fait appel au con-
cours des dominicains de Constantinople, assurément les mieux pré-
parés pour une rencontre avec les Grecs? Les relations avec Byzance
étaient fréquentes au temps de l'empire latin; un tel recours est
vraisemblable. A tout le moins le chef de la légation put se faire do-
cumenter par nos dominicains sur les problémes controversés. C’est
12 une voie possible d’acheminement en Occident du Contra Graecos.
Et si toutefois ce transfert ne précéda pas le départ de la légation au
printemps de 1256, il a pu se faire avec son retour. Constantin et sa suite
demeurérent de deux 4 trois mois & Thessalonique; il serait 4 peine con-
cevable qu'il n’y ait eu des contacts avec les dominicains de Constanti-
nople 6. :
Albert le Grand séjourna 4 la curie, & Anagm et 4 Rome, en 1256~
125%; nous avons été curieux de chercher chez lui des traces de notre
traité. §’il n’a pas disputé avec les Grecs, il lui est arrivé de rencontrer
leurs opinions erroriées. Un chapitre du « De sacramento Eucharistiae »
est presque entiérement consacré 4 la controverse sur I’azyme 7. Encore
- que lordre des éléments et leur importance relative n’y soient pas les
mémes que dans la troisi¢me distinction du Contra Graecos, les maté-
riaux mis en ceuvre de part et d’autre sont & peu prés identiques. Pour
autant une dépendance entre les deux ouvrages n’est pas évidente, car
ces matériaux étaient le bien commun de Ecole depuis que le De officio
missae de Lothaire (Innocent III) les avait réunis et mis 4 la disposition
de tous 8. Il est cependant un trait particulier dans le De sacramento
Eucharistiae qui semble trahir une relation avec le Contra Graecos.
Apres avoir proposé les quatre principales autorités scripturaires et les
cinq raisons dont les Grecs font état en faveur de leur coutume,. s. Al-

¢ Mais Constantin ne rentra pas en Italie; il décéda en Orient: cfr. Th. Kippeli,
Kurze Mitteilungen iiber mittelalterliche Dominikanerschriftsteller, Arch. fr. Praed.
X (1940) 289. — Sur les négociations v. surtout F. Schillmann, Zur byzantinischen
Politik Alexanders 1V, Rémische Quartalschrift XXII (19o8) 115 ss.; V. Laurent, -
Le pape Alexandre IV et I’empire de Nicée, Echos d’Orient XXXIV (1935) 26-55.

? Distinction VI, tr. 4, ch. 1: éd. A. Borgnet, t. 38, Paris 1899, pp. 416-423.

8 Migne PL 217, col. 854-858.



Contra Graecos 387

7

bert conclut: « Haec igitur sunt potissima, quae ego ipse legi in Grae-
corum assertionibus » ?. Voild qui est bizarre, Il est notoire qu’Albert
le Grand ne savait pas assez de grec pour pouvoir s’informer directe-
ment aux sources byzantines de la controverse; et il n’était pas, que nous
-sachions, de traductions latines pour les lui rendre accessibles! N’y au-
rait-il pas ici tout bonnement un écho de I’assertion déja entendue sur
les lévres de lauteur du Contra Graecos, par laquelle il achevait lui
aussi.sa liste des arguments grecs contre la coutume latine: « Haec sunt
auctoritates et rationes quas in.libris 'suis invenisse et ab ore ipsorum
audisse me memini in disputatione »1%? Le lieu de ces affirmations et
leur son ne"dénoncent-ils'pas une dépendance de I'un 4 l'autre? Le De
sacramento Eucharistiae est postérieur & 1258; saint Albert a pu avoir
entre les mains une copie du Contra Graecos, 4 supposer que celui-ci
ait été dés ce moment, comme nous le croyons, dans le trésor pontifical.

Saint Thomas d’ Aquin. v oo

Parce que le Contra errores Graecorum de s. Thomas ne parait pas
soutenir de rapports avec le traité de 1252, plusieurs estiment que le
saint ignora ce dernier!*. Une telle opinion demanderait & étre justifiée
car elle ne peut se déduire du fait posé comme son principe. Saint Tho-
mas avait recu mission du pape Urbain IV d’examiner un florilége
d’autorités contre les Grecs qui semblait suspect, le Libellus de fide
sanctae Trinitatis, de Nicolas de Cotrone, et de rendre compte de ses
énoncés étranges. Son ouvrage est donc moins un traité contre les Grecs
qu'une enquéte sur le Libellus. Cette enquéte se traduisit sous deux
formes dans la réponse & Urbain IV: d’abord une mise au point et une
explication bienveillante des textes difficiles, que le saint croyait d’au-
thentiques autorités; ensuite la mise en ceuvre théologique de ces auto-
rités. Dans I"une et I'autre démarche s. Thomas ne s’est pas écarté du
Libellus 2. Il n’y a donc pas 4 chercher autre chose dans son Contra

9 Albertus Magnus, 1. c., p. 419%. '
10 PG 140, col. 519 C 11. )
1 E, g. V. Grumel (supra, p. 321, n. 4: texte cité); A. Michel, Trinité, dans
Dict. théol. cath. t. XV?, Paris 1950, col. 1758. Cependant le méme auteur avait dit
(Purgatoire : ibid., t. XIII!, Paris 1936, col. 1247) que le titre de notre traité avait
probablement inspiré s. 'Thomas.

12 Pour ceux qui disposent de 1’édition de P. A. Uccelli (réf. ci-dessus, p. 339,
n. 60): I8Te partie divisée en 32 chapitres (pp. 449-467); II®me partie, divisée en
24 chap. (pp. 468-486). — Edition P, Mandonnet, S. Thomae... Opuscula omnia,
t. III, Paris 1927: I®Te partie, pp. 279-302; 1I®me partie (commence au 22m° para-
graphe du chapitre 32 (chapitres non comptés pour la seconde partie), pp. 302-328.

.



.

388" ) Antoine Dondaine

errores Graecorum, et avant de dire qu’il ignoza le traité de son confrére
de -Constantinople, il faudrait encore interroger ses autres ceuvres.

Toutefois une remarque s’impose. S, Thomas avait d’autres ressout-
ces, et bien plus considérables que le traité de 1252, pour atteindre les
Péres; sa monumentale chaine sur les quatre Evangiles (Catena aurea)
suffirait 3 le prouver. S’il a eu recours au Contra Graecos, ce n’aura été
qu’occasionnellement. Dans ces conditions il peut étre difficile de dé-
celer des traces de cette utilisation. Cependant s. Thomas ayant été plu-
sieurs années lecteur 4 la curie Romaine, en un temps ol le traité y était
déjA connu — du moins le croyons-nous — il serait surprenant qu’il
ne 'ait pas eu entre les mams, ne serait-ce qu’au. moment ou, en 1263
selon toute apparence, il eut & examiner le Libellus. De fait, il nous
parait indubitable que le traité de 1252 a laissé sa trace dans 'euvre de
8. Thomas, voire plus qu’une trace, une empreinte bien marquée, i
commencer dans son propre Contra errores Graecorum, quoi qu’on en
ait pensé. Clest au traité du dominicain de Constantinople que le saint
emprunta I'idée constructrice du donné des Péres, idée qu’il exploita
dans la seconde partie de son ouvrage.

L’influence exercée par notre traité sur celui de s. Thomas dépasse
en effet le plan des rapports littéraires, qui signalent d’ordinaire les re-
lations d’un auteur & un autre. Dans le traité de la procession de I'Esprit-
Saint I'anonyme ne s’était pas contenté d’opposer les dits des Péres aux
erreurs des Grecs; il avait aussi amorcé une construction théologique
positive avec ces autorités. C’est cet essai que s. Thomas reprend 4 son
compte et réalise avec la maitrise qui lui est propre. Si le matériel qu’il
utilisa avidit été ce qu’il croyait, son traité serait, malgré ses dimensions
restreintes, une des plus belles productions théologiques de ce siécle
par ailleurs si fécond.

Mais, dira-t-on, comment déceler cette dépendance? S. Thomas
n’aura-t-il pas pu concevoir seul une exploitation positive du donné
patnsuqueP Que le lecteur veuille comparer ces quelques rubrlques,
prises chez les deux auteurs!3:

Anonyme: «Quod Spiritus Sanctus procedit a Patre per Filium» (491 D)
S. Thomas: « Item quod Spiritus sanctus est a Patre per Filium» (II 6)

Anonyme: «Quod Filius dicatur causa et fons Spiritus Sancti» (492 C)
S. Thomas « Item quod Filius sit fons Spiritus Sancti» (IT 15)-

13 Pour le Contra Graecos rubriques d’aprés V1, avec référence & PG 140; pour,
8. Thomas, réf. & I'édition d’Uccelli.



Contra Graecos 389

Anonyme: « Quomodo Spiritus Sanctus dicatur ymago Filii » (col. 493 A)

S. Thomas: « Quomodo intelligitur hoc quod dicitur quod Spiritus Sanctus
sit imago Filii (I 10)

Anonyme: « Quod Spiritus Sanctus accipiat a Filio » (col. 493 D)

S. Thomas: « Quod Spiritus Sanctus accipiat de eo quod est Filii» (I 2).

Ces énoncés suffisent, croyons-nous, pour manifester la relation
d’un auteur 4 P'autre, et comme chacun sait le sens dont elle peut jouer,
il n’y a pas lieu d’insister.

Un autre signe de la lecture du Contra Graecos par s. Thomas
peut se dégager de la solution qu’il donne de l’objection faite par les
Grecs 4 l'addition du Filioque au symbole de la foi: comment les Latins
ont-ils osé ajouter au Credo de Nicée? Chez s. ‘Thomas la difficulté se
rencontre une premiére fois dans son commentaire des Sentences; la
solution est trés sommairement énoncée:

« Sed quaerunt Graeci quomodo fuerunt Latini ausi hoc addere? Ad quod
dicendum, quod necessitas fuit, sicut eorum error ostendit, et auctoritas Ro-
manae Ecclesiae synodum congregandi, in qua exprimeretur aliquid quod
implicite in articulis fidei continebatur » 14, :

Au Contra Gentiles (IV 25) 'objection des Grecs est formulée dans
toute sa force:

. «Obiiciunt etiam quod in quibusdam conciliis invenitur sub intermina-
tione anathematis prohibitum ne aliquid addatur in symbolo in conciliis ordi-
nato: in quo tamen de processione Spiritus Sancti a Filio mentio non habetur.
Unde arguunt Latinos anathematis reos, qui hoc in symbolo addiderunt ».

La réponse de s. Thomas est topique. L’explication de ce qui est
impliqué dans une définition de foi n’est pas une addition a cette défi-
nition. Cela ressort des textes conciliaires eux-mémes. Ainsi lit-on dans
les déterminations du concile de Chalcédoine:

«Quod Patres apud Constantlnopohm congregati doctrmam Nicaenae:
synodi corroboraverunt, non quasi aliquid minus esset inferentes, sed de Spi-
ritu Sancto intellectum eorum, adversum eos qui Dominum eum respuere
tentaverunt, Scripturarum testimoniis declarantes. Et similiter’ dicendum est
quod processio Spiritus Sancti a Filio implicite continetur in Constantinopo--
litano symbolo, in hoc quod ibi dicitur quod procedit 2 Patre: quia quod de:

14 T Sent., dist. 11, expositio textus, in fine. — Peut-8tre inspiré de s. Anselme,.
De processione Spiritus Sancti, ch. 22: PL 158 col. 317.



390 Antoine . Dondaine

Patre intelligitur, oportet et de Filio intelligi... Et ad. hoc addendum suffecit
auctoritas Romani pontificis, per quam etiam inveniuntur antiqua concilia
esse confirmata ».

Méme réponse au De potentia:

« Sicut autem posterior synodus potestatem habet interpretandi symbo-
lum a priore synodo conditum, ac ponendi aliqua ad eius explanationem, ut ex
praedictis patet, ita etiam Romanus pontifex hoc sua auctoritate potest, cuius
auctoritate sola synodus congregari potest, et a quo sententia synodi confit-
matur et ad ipsum a synodo appellatur... Nec est necessarium quod ad eius
expositionem faciendam universale concilium congregetur, curn quandoque
id fieri prohibeant bellorum dissidia, sicut in septima synodo legitur...» (De
pot., qu. 10, a. 4, ad 13m).

Dans le Contra errores Graecorum s. Thomas dit simplement qu'il
appartient au pape de déterminer les choses qui sont de foi (II, 21 § V).

'Clest donc, avec quelques nuances qu’il y aurait lieu de souligner, 2

peu prés la méme position dans ces différentes rédactions. Or, dans la
Somme théologique apparait un élément jusque la assez effacé: le con-
cile qui apporta 'addition Filiogue au symbole: '

« Quia igitur in tempore antiquorum conciliorum nondum exortus fuerat

. error dicentium Spiritum Sanctum non procedere a Filio, non fuit necessarium

quod hoc explicite poneretur. Sed postea, insurgente errore quorumdam, in

- quodam concilio in Occidentalibus partibus congregato. expressum fuit

auctoritate Romani pontificis, cuius auctoritate etiam antiqua concilia con-
gregabantur et confirmabantur. Continebatur tamen implicite in hoc ipso
quod dicebatur Spiritus Sanctus a Patre procedere » 8,

I est difficile de penser que s. Thomas n’utilise pas ici une source
nouvelle, puisque dans ses déterminations précédentes il ne faisait pas
mention de maniére aussi précise de ce concile in Occidentalibus partibus.

‘Or cette source existe; notre Contra Graecos.

Voici en effet cé que nous pouvons lire dans ce dernier traité 4 pro-
pos de l'insertion du Filioque dans le symbole:

« Quia vero non fuit tunc (3 savoir au deuxiéme concile général) questio
sive dubitatio utrum idem Spiritus a Filio procederet vel non, sancti Patres,
sicut et multa alia que postmodum in aliis conciliis causa exigente catholice
definita sunt, sub silentio transierunt. Processu vero temporis, increscente in
Occidentalibus partibus ‘malitia quorumdam mente perversorum, dicentium
Spiritum Sanctum non -procedere a Filio, pro eo quod in symbolo non repe-

1 Qu. 36, a. 2, ad 2um,



Contra Graecos ) 391

riatur, congregati in unum episcopi illarum partium, de licentia et auctoritate
summi pontificis, veritatem fidei quam tenemus in symbolo declarantes, can-
tari etiam hoc in ecclesiis ab omnibus mandaverunt. Greci vero et ceteri Orien-
tales vocati non sunt, tum quia nimis distabant, tum quia non dubitabant
tale quid adducere in questionem » 1,

Que ce passage ait inspiré s. Thomas, c’est 13 un fait inscrit dans les
€noncés; de part et d’autre I’addition se justifie de méme maniére: les
anciens Péres n’ont pas douté de la vérité de foi en cause, mais plus tard,
Perreur étant apparue, un concile muni de I'approbation du pape dut
exprimer ce qui était nié par les hérétiques. Nous ne connaissons pas-
d’autre source possible pour ce concile «in Occidentalibus partibus »,
certainement né dans 'esprit d’un Latin aux prises avec les Grecs?,
Ceux-ci en effet ne pouvaient concevoir qu’une addition ait été faite au
symbole sans Pintervention d’un concile; c’était méme une concession
fort onéreuse 4 leurs yeux d’accorder la possibilité d’une telle interven-
tion; ils affirmaient avec énergie et ténacité I'immutabilité du symbole
de Nidée-Constantinople. Or, disaient-ils aux Latins, quel concile a
fait cette addition? Pourquoi n’y avons-nous pas été appelés? Un théo-
logien disputant dans sa chaire en Occident pouvait répondre en toute
vérité que lintervention du seul magistére pontifical suffisait, qu’il '
n’était pas besoin d’un concile pour sanctionner I'addition du Filioque:
c’est la réponse de s. Thomas au Contra Gentiles, au De potentia et
dans le Contra errores Graecorum.

Pour un polémiste en contact avec les Grecs, une telle réponse était
insuffisante; elle eut été incapable d’apaiser leurs difficultés. Hugues
Ethérien avait percu la nécessité apologétique de présenter la sanction
pontificale en 1’accompagnant du consentement d’évéques et de cardi-
naux. Sa réponse mérite d’étre citée, car elle a peut-étre inspiré s. Thomas
premi¢re maniére:

« Nulla insimulatione, nulla reprehensione, nullaque calumpnia notan-
dus est antiquioris Romae antistes, quod causa interpretationis dictionem
unam, dico autem ex Filio procedere Spiritum, sanctorumque plurium epi-
scoporum, scientissimorum cardinalium consensu habito apposuerit. Licuit
enim ej semperque licebit fratres confirmare, decreta edere, cudere interpre-

18 Col. 502 B-C.
b L’expression «in partibus Occidentalibus » se lit dans le rapport des nonces
de 1234 (édit. Golubovich, p. 455), 3 propos du Quzcumque vult, édité par s. Atha-
nase (!) pendant son exil.

\



392 Antoine Dondaine

tationes, si ubi aliquid obscure scriptum sit, et de voluntate scriptoris argu-
mentari, indicio voluntatis illius relicto facere, hoc persuadente » *8,

Le polémiste dominicain, mieux informé, semble-t-il, sur les con-
ciles d’Occident, n’ignore pas quun synode 4 I'ouest des Alpes est in--
tervenu dans cette affaire — sans doute songe-t-il 4 I’assemblée d’Aix-
la-Chapelle de 809, qui pressa Léon III d’introduire & Rome le chant
du Credo & la messe avec le Filiogue. Il présente donc une réponse plus.
nettement formulée 4 ’objection des Grecs: c’est un concile d’Occident
— ailleurs il dit d’au-dela des Alpes (Ultramontanum)'— qui, fort de-
Papprobation ‘du pape, a fait I’addition contestéel®. Clest aussi la thése-
de la Somme théologique.

Il n’est pas sans intérét de noter au passage que les controversistes.
dominicains d’Orient ont pergu vivement la nécessité de justifier cette-
addition par un argument historique. Notre polémiste, et s. Thomas 4.
sa suite, s’était montré fort discret sur ce concile d’Occident; s’il avait:
dt apporter quelque précision et parler du synode d’Aix-la-Chapelle,
les Grecs lui auraient immédiatement rétorqué le fait de la résistance de-
Léon IIT a la pression des ambassadeurs de la cour franque, et affaire-
des deux canons d’argent apposés sur les murs de la basilique pontifi-
‘cale; histoire bien connue 4 Byzance. Il valait mieux ne pas engager la.
discussion sur ce terrain. Les polémistes postérieurs ne conserveront:
pas la méme discrétion et s’aventureront dans des voies difficiles. L’un.
d’eux, en 1292, découvrira une collection conciliaire 4 'église de Philadel-
phie, dans laquelle il lira que c’est & un concile du Latran, sous le pape-
Adrien, au temps de I’empereur Romain et de I'impératrice Zoé, Eu--
thyme étant patriarche, que le dogme a été défini et ajouté au symbole 2°..
Fr. Simon de Constantinople, décédé nonagénaire vers 1325, fera re-
monter cette addition au concile romain tenu par le pape s. Damase en.
3802, La méme thése sera soutenue en 1305 par deux polémistes do--

18 De sancto ‘et immortali Deo, III 16: PL 202, col. 375 B.

1% Col. 50z C. — On sait le désir manifesté par s. Thomas de posséder les Ho--
mélies de s, Jean Chrysostome sur Saint-Matthieu (Acta SS., 7 mars, n. 48); ne lui
serait il pas venu 4 la lecture du Contra Graecos, ol il trouvait 'affirmation qu'’il
existait encore des manuscrits non falsifiés des ceuvres du saint dans les bibliothe--
ques des monastéres de Constantinople (col. 528 A).

20 Ms, Vatic. lat. 819, fol. 280T.. Sur auteur de ce traité, ci-aprés pp. 406-418.
Inutile de relever les contradictions de ces données...!

21 Epistola ad Johannem Nomophylacen, dans L. Allatius, Ioannes Henricus.
Hottingerus fraudis... convictus, Romae 1661, pp. 503-505. )



Contra’ Graecos . 393

minicains de Constantinople, et tous deux pensent que le Fifiogue fut.
entériné par le deuxiéme concile général (Constantinople 381). Aprés.

" I’avoir accepté 4 ce moment, les Grecs le rejetérent par la suite des temps,

quand ils cherchérent querelle 4 I'église de Rome 22,

11 faudra attendre jusqu’en 1359 pour entendre enfin une voix plus.
critique, qu’il nous plait de citer ici: celle de Philippe de Péra. Ce polé-
miste rencontra le probléme controversé dans son De processione Spi-
ritus Sancti contra Graecos; voici ce qu'il dit du concile «in Occiden--
talibus partibus »

" « Quantum autem ad veritatem nunquam reperi in latino nec in greco sub-.
quo concilio vel sub quo papa, licet multi dicant quod in quodam concilio in.
partibus Occidentalibus celebrato, propter etrorém insurgentem, scilicet
Spiritum Sanctum non procedere a Filio. Et quantum michi videtur, salva.
veritate et eciam reverentia cuiuscumque, magis loquuntur tales ex studio et.
ymaginacione quam aliter, quia si de hoc inveniretur aliquid certius, etiam.
posuissent quod tali tempore et tali concilio talis error insutrexerit, et talis.
additio facta. fuit, et talis fuit erroris huius inventor, de quibus nichil certi
ponunt. Et ideo de hoc ego nil audeo affirmare... Sed tamen quod inveni super
hoc, et in latino et in greco, dicam...»

Alors fr. Philippe de Péra rapporte 'opinion de Simon de Constan-
tinople, puis s’engage dans la voie de la véritable solution historique en
se tournant vers les conciles de Tolede . On ne peut douter que la cen--
sure portée par le critique n’atteigne s. Thomas et le polémiste de 1252.
Si elle est justifiée, elle paraitra cependant un peu sévére. Pour porter-

- son jugement Philippe de Péra bénéficiait de l'inventaire de la tradi--

tion conciliaire inauguré avec notré Contra Graecos un siécle auparavant.
Saint Thomas et son confrére anonyme 4 qui il fit confiance étaient loin de-
posséder les connaissances historiques dont pouvait faire état au milieu
du x1ve leur censeur du couvent de Péra. Si s. Thomas et I’anonyme ont
failli, ce n’est point qu’ils ont négligé de s’informer; chacun sait le souci
de s. Thomas d’atteindre de nouvelles sources patristiques. Celui de notre-
polémiste de Constantinople n’était pas moindre. A qui voudrait peser-
son effort, la lecture de la quatriéme distinction de son traité s’impose--
rait; elle force I'étonnement par la richesse de sa documentation. Si son
auteur utilisait parfois des floriléges peu autorisés, il savait aussi inven--
torier les grandes collections authentiques, et les traduire si besoin était..

2 Voir ci aprés p. 421 pour le premier; p. 423 pour le second.
2 Philippe de Péra, De processione Spiritus Sancti contra Graecos (1359),.
d’aprés le ms. Venise, Marciana lat. III. 96, fol. 15V,

N\



394 : Antoine Dondaine

Matthieu d’Aquasparta.

La belle couronne d’autorités patristiques grecques qui illustre le
De aeterna processione Spiritus Sancti de Matthieu d’Aquasparta attire
~tout de suite P’attention; par sa qualité et sa nouveauté, elle place ce
traité au nombre des meilleurs publiés par les théologiens occidentaux.

Les éditeurs modernes du De aeterna processione ont remarqué de
fréquents points de rencontre entre ses autorités et celles de notre Con-
tra Graecos; mais constatant que chacun des deux ouvrages avait des
textes en propre, ils n’ont pas osé conclure & une dépendance directe de
Pun 4 'autre 2. L’hésitation ne sera plus possible avec la mise 4 jour de
la deuxi¢éme édition du Contra errores.

_Un examen un peu attentif du traité du maitre franciscain permet
d’apprécier sur-le-champ la qualité toute relative de I’érudition de son
auteur en regard des sources grecques. De ses autorités, les unes, et
c’est le petit nombre, sont prises au premier livre des Sentences (dist.
XI, ch. 2); les autres, sans exception, sont tirées du Contra Graecos en
sa deuxiéme recension. Les emprunts & Pierre Lombard se réduisent &
une citation de Didyme I’Aveugle et & deux fragments d’homélies sur le
symbole, faussement attribuées par le moyen 4ge 4 s. Jean Chrysostome;
ceux faits & I’anonyme dominicain s’élévent & un total de trente-cing.

Nous nous permettons ici une digression, pour situer dans sa tra-
dition latine le maigre dossier patristique grec relatif 4 la procession de
I’Esprit-Saint «a Filio » chez Pierre Lombard; ce faisant, nous donne-
_ rons au lecteur le moyen de mieux apprécier la nouveauté de la docu-
mentation originale apportée par le Contra Graecos.

Les éléments composant ce dossier sont: un verset du Quicumque
oult, sous lattribution traditionnelle & s. Athanase; deux textes pris au
De Spiritu Sancto de Didyme I’Aveugle, dans la traduction de s. Jé-
réme; un fragment d’une lettre de s, Cyrille & Nestorius; enfin, sous le
nom de Jean Chrysostome, deux citations d’homélies sur le symbole 2.

2 Matthaeus ab Aquasparta, Tractatus de Aeterna Spiritus Sancti processione
ex Patre Filioque..., Quaracchi 1895, 28 pages. — Quaestiones disputatae selectae
fr. Matthaei ab Aquasparta, t. I, De fide et, cognitione, Quaracchi 1903, Appendix:
Tractatus de aeterna processione Spiritus Sancti..., pp. 429-453. Nous référerons
4 cette seconde édition en désignant les paragraphes, les mémes dans les deux édi-
tions. . , : )

% Petrus Lombardus, Libri IV Sententiarum, ed. 112, Quaracchi 1916, I Sent.,
dist. XI, ch. 2, p. 8o.



Contra Graecos 395

Le maitre des Sentences n’est certes pas 'inventeur de ces textes,
quelle est sa source?

Le temps ol Pierre Lombard mit en chantier son ceuvre (1145-1152)
nous invite & interroger un contemporain qui, vers le méme temps (1150),
consigna par écrit les conférences qu’il avait tenues avec les Grecs 4
Constantinople, Anselme de Havelberg. De fait, au second livre des
Dialogues nous remarquons un groupe de citations des Péres grecs re-
couvrant i peu prés totalement les textes de Pierre Lombard. Anselme
de Havelberg cite lui aussi en premier lieu le méme verset du Quicumque
oult mais plus court que dans le livre des Sertences; puis le deuxiéme
des textes de Didyme; vient ensuite un fragment dit du « symbole du
concile d’Ephese », aussitét redoublé, en version différente et sous I’attri-
bution 4 Ciyrille, lettre viii 4 Nestorius — méme texte et méme version
qu’aux Sentences —; enfin trois, ou plutdt quatre citations tirées des
mémes homélies sur le symbole et avec la méme attribution, dont les
trois premiéres coincident avec les deux de Pierre Lombard 28, Cette
étroite parenté des éléments patristiques grecs (ou pseudo-grecs) chez
les deux auteurs laisse cependant subsister une inconnue: la premlére
citation de Didyme au livre des Sentences. Si Anselme de Havelberg
était la source de Pierre Lombard pour I’ensemble des textes, il resterait

A expliquer la présence chez le dernier de ce texte aberrant.

Avant de nous risquer 4 conduire I'enquéte jusqu'a 1’époque caro-
lingienne, chez Ratramne, Enée de Paris et Théodulphe d’Orléans, chez
lesquels foisonnent les textes de Didyme, une autre piste demande 2
étre explorée. -

Rencontrant récemment les textes des homélies sur le symbole attri-
buées 4 s. Jean Chrysostome chez Anselme de Havelberg, M. A. Michel
a di confesser qu’il ne lui avait pas été possible de les identifier 2. Les
Péres franciscains de Quaracchi avaient eu plus de succés lorsqu’ils
avaient manipulé ces mémes textes pour leur édition critique des Sen-
tences. Ils ont en effet noté que ces homélies ne figurent pas dans I'é-
dition mauriste des ceuvres de s. Jean Chrysostome mais bien dans I'é-
dition latine parue & Anvers au début du xvire siécle: les textes cités par
le Lombard et Anselme s’ y lisent mot A mot 28, Mais le plus intéressant

2 Anselmus Havelbergensxs, Dialogorum libri III, libr. II ch. 24: L. d’Achéry,
Spicilegium, ed. Paris 1723, t. I p. 189; PL 188, col. 1202-1203.
_#* Dict. théol. cath art. Trinité, col. 1755.
28 Petrus Lombardus, Sentent., I, d. XI, ch. 2: 1. ¢c., p. 80, en appareil. — Les
homélies en question sont au tome V, p. 287-ss. de 1’édition d’Anvers de 1614; éd.
de Bale 1539, t. I, pp. 452-455.



396 » Antoine Dondaine

était moins dans cette identification que dans une information érudite
ajoutée par les éditeurs de Quaracchi: les mémes citations des homélies.
et leur contexte immédiat se lisaient dans la Theologia christiana d’Abé-
lard. Nous avons eu alors la surprise de retrouver chez cet initiateur non
pas les seuls fragments des homélies mais tout le bloc patristique grec
de ‘Pierre Lombard et d’Anselme de Havélberg combinés, et méme
davantage. Dans ces conditions le maitre des Sentences n’avait rien &
voir avec les Dialogues d’Anselme; il avait puisé 4 la Theologia chri-
stiana. Les confrontations textuelles enlévent toute hésitation 4 ce sujet.
Le fait est d’ailleurs si normal qu’il ne pose aucune difficulté; l'on sait
que Pierre Lombard utilisait volontiers les écrits d’Abélard.

Ici emprunt ne porte pas sur les seules autorités grecques; C’est
toute la distinction, ou peu s’en faut, qui est tirée, presque i la lettre, de
la Theologia christiana. Ce n’est donc pas aux recueils exégétiques que le
maitre des Sentences doit ses citations de s. Athanase, Didyme et s. Cy-
rille d’Alexandrie comme le pensait le regretté P. de Ghellinck, miais.
bien 4 Abélard 29,

De la part d’Anselme de Havelberg 'emprunt est plus étonnant.
Cet auteur est censé rapporter ses conférences avec les théologiens grecs,
tenues 4 Constantinople en 1136. On s’attendrait & le voir utiliser une

~ documentation patristique originale. Loin de 13, son bagage est encore
plus maigre que celui d’Abélard, et on chercherait en vain chez lui
d’autres textes attribués & des Péres grecs que ceux qu’il tire de la Theo-
logia christiana. L’emprunt est irrécusable; en voici la preuve,

La premiére recension du texte cyrillien donnée par Anselme sous la
référénce au symbole du concile d’Ephese, a été prise de I'Appareil
critique de la Theologia. En effet, Abélard donnait en texte la seconde
recension, sous le titre « Cyrillus... in epistola VIII Nestorio directa »,
et en paralléle, dans une colonne supplémentaire — ce que nous pou-
vons appeler son appareil — il citait un fragment de sermon d’Yves de
Chartres pour la Pentecote, dans lequel sé lisent les deux textes de Di-
dyme ‘et celui du symbole du concile d’Ephése30. En appareil chez
Abélard, cette seconde recension du texte cyrillien est devenue doublet-
chez Anselme. La relation inverse, Abélard puisant son bien dans les
Dialogues, est impossible. D’abord la Theologia christiana porte men-

29 J. de Ghellinck, Pierre Lombard, Dict. théol. cath., t. XII?, Paris 1935,
col. 1989, — Abélard, Theologia Christiana, PL 178, col. 1302-1303.
' 30 PL, 148, col. 1302-1303. De fait le sermon 20 d’Yves de Chartres comporte
le fragment cité par Abélard: PL 162, col. 504 B-D.



. Contra Graecos 397

tion de sa source: le sermon d'Yves de Chartres, chose qu’'on ne trouve
pas chez Anselme; ensuite parce que la Theologia christiana est anté-
rieure de vingt-cing ans aux Dialogues; enfin le bloc patristique d’Abé-
lard est plus riche que celui d’Anselme; les textes y sont plus.longuement
cités; c’est 1a que Pierre Lombard trouva le fragment de Didyme .non
retenu par les Dialogues; etc. D’ailleurs Anselme de Havelberg n’a pas
limité ses emprunts & la Theologia christiana au seul dossier patristique
grec;-le chapitre suivant des Dialogues (II; 25, et méme le début de 26)
reprend mot 4 mot une bonne partie des autorités latines réunies par
Abélard au méme endroit. Voila de quoi nous édifier et sur les connais-
-sances patristiques d’Anselme, que I’on croyait originales, et sur la va-
leur de témoignage des Dialogues L. Il sera difficile désormais de ne .voir
-dans ceux-ci que le récit fidele des conférences tenues & Constantinople
-en 1136; 'auteur a étoffé aprés coup ses démonstrations. Pour lui rendre
justice, reconnaissons qu’il en a averti le pape Eugéne III, 3 la demande
duquel Touvrage fut écrit, quinze ans aprés les événements 32,

Le cas d’Abélard est plus intéressant. Car il parait certain que ce
maitre est 'inventeur de notre lieu patristique sur la procession du Saint-
‘Esprit. Chez lui se rencontrent plusieurs traditions. Yves de Chartres

31 On a relevé, il est vrai, dans les Dialogues la présence de fragments em-
pruntés presque a la lettre & I’Oratio 31 (theologica V: PG 36 col. 133-172) de
:s. Grégoire de Naziance (cfr. Annuaire ‘de I’Université de Louvain, t. 84, vol. I,
années 1936-1939, pp. 750-753), dont on ne connait pas, 4 cette époque, de ver-
sion latine. Nous ne pensons pas que le fait ait de signification particuliére (cfr.
J. de Ghellinck, L.e mouvement théologique du x11¢ siecle, Bruges 1948, pp. 376~
3%7), car Anselme ignora l’origine réelle de sa documentation. C’est Nicétas de
Nicomédie, I'interlocuteur principal du c6té grec dans les Dialogues, dont Anselme
vante d’ailleurs les grandes connaissances, qui aura, selon un procédé trés courant
chez les théologiens de Byzance, étoffé ses propres discours d’emprunts anonymes
au célébre sermon de 's. Grégoire. Si Anselme avait connu la nature des textes
qu’il utilisa, il ne se les serait pas appropriés sans discernement; le nom seul de
's. Grégoire le Théologien faisait trop autorité pour qu’un Latin ait délibérement
‘négligé de le prononcer dans une discussion avec des Grecs. ~ Nous aurons l'oc-
.casion- de revenir ailleurs sur cette affaire. ’

3 ( Conservavi autem, quantum memoria subministrabat, tenorem dialogi queém
.cum... archiepiscopo Nicomediae Nechite in publico conventu apud urbem Con-
stantinopolitanam habui, addens quaedam non minus fidei necessaria quam hui¢
-operi congrua » Spicilegium, p. 162; PL 188 col. 1141. — Les textes auxquels on
fait allusion dans la ‘note précédente: prouvent: qu’il faut prendre « cum-grano
salis» la_ déclaration d’Anselme; il est évident qu’il utilisa une documentation
écrite, ne sérait-ce que la traduction latine faite par un des interprites (Moise de
Bergame, Jacques de Venise ‘et Burgundib _de Pise) des discours de Nicétas, de
Nicomédie. e



398 - Antoine Dondaine

lui en transmettait une. En effet, outre le texte dit du symbole du con-
cile d’Ephése, le sermon pour la Pentecote comportait encore les deux
citations de Didyme. Cependant, fait surprenant, les textes ne se recou-
vrent pas de maniére exacte chez les deux auteurs: le premier est plus.
long (de chaque bout) chez Abélard, tandis que le deuxiéme y est plus.
bref (du début) que chez Yves de Chartres. Il est permis de penser
qu’Abélard, alerté par le sermon pour la Pentectte, s’est reporté i la.
source: la traduction de s. Jérome du De Spiritu Sancto. Sinon il fau-
drait supposer Iexistence d’un autre intermédiaire entre Abélard et
Yves de Chartres.

~ Une deuxi¢me tradition est’ representce “dans la Theologla par le
texte cyrillien en sa recension dite de la lettre 4 Nestorius. Cette autorité
était entrée depuis longtemps dans la tradition latine; on la trouve déja
chez Enée de Paris et Théodulphe d’Orléans au 1x¢ siécle 3, Mais, chose:

 bizarre, le fragment est chez ces auteurs dans la recension qui figure
chez Yves de Chartres sous le titre du symbole du concile d’Ephése.
I1'y a 1 un chassé-croisé dont ’explication nous échappe encore.

Les textes des homélies sur le symbole, homélies 26 et 28 dit la ré--
férence donnée par la Theologia christiana, représentent une troisiéme:
tradition, mais cette fois c’est Abélard lui-méme qui l'indugure en met-
tant ces textes en circulation. D’oll venaient-ils? Nous savons déja que
les homélies figuraient dans les anciennes éditions des ceuvres de s, Jean.
Chrysostome. Les Mauristes les ont omises parce qu’ils en avaient dé-
couvert I'inauthenticité; de ce fait elles ont disparu des collections pa-
trologiques modernes. Cependant ces piéces appartiennent 4 un ensemble
de réelle valeur, et il est regrettable qu’il ait été complément oublié; ik
intéresse 4 plus d’un titre l'histoire littéraire, doctrinale et liturgique.

Il s’agit d’une collection de trente sermons préchés par un évéque
vers le milieu du vi® siécle, peut-&tre méme 4 la fin du ve. Dom G. Mo-
rin, qui a mis & jour un 4 un les éléments de cette collection avant de
Pidentifier dans la tradition manuscrite, croyait pouvoir préciser que leur
auteur était un évéque de Naples, ou bien d’une église qui suivait les:
mémes usages liturgiques que Naples au vie siécle; cet évéque aurait
peut-étre porté le nom de Jean: ce qui expliquerait I'attribution & s. Jean:

- Chrysostome 3¢, Le manuscrit de la Reine latin 150!, du douziéme siécle,.

3 finée de Paris, PL 121, col. 702. — Théodulphe d’Orléans, PL 103, col. 247..-

3 G, Morin (Dom), Etude sur une série de discours d’un évéque [de Naples?T
du vi¢ 5., Rev. Bénédict. XI (1894) 385-402; XII (1895) 390-391. — La méme col-’
lection d’homélies est anonyme dans le ms. Soissons 121 (X1 s.), signalé par Domn
Morin.



Contra Graecos: 399

qui contient la collection compléte, ne connait pas d’autre attribution
que celle & Jean Chrysostome. Les homélies sur le symbole s’insérent
en vingt-sixiéme et vingt-huitiéme place, dans un groupe de sermons
pour la tradition du Credo et du Pater aux nouveaux convertis. Les
textes cités par Abélard s’y lisent 4 la lettre 35,

Voild donc un témoignage fort ancien de la doctrine de la double
procession qui peut rentrer dans les preuves de la théologie positive;
ses énoncés sont d’une clarté et d’une fermeté remarquables. Si le pa-
tronage de s. Jean Chrysostome lui a valu une place honorable dans la
controverse avec les Grecs depuis Abélard jusqu’a la Renaissance, il
a été aussi la cause de I'oubli dans lequel il est tombé, quand fut décou-
verte Pinauthenticité de sa source. Son nouvel état civil, bien qu’il soit
incomplet, lui donne une autorité suffisante pour qu’il soit de nouveau
entendu.

Encore un meot sur Abélard. Il y a lieu de noter que le groupe -d’au-
torités de la Theologia christiana s’insére dans un contexte constituant
Pesquisse d’un véritable traité De processione Spiritus Sancti contra
Graecos. Quoique Pierre Lombard y ait puisé ’essentiel de sa distinc-
tion consacrée au méme sujet, ses emprunts ne donnent qu’une faible
idée de son modele. En celui-ci se rencontre d’abord un sommaire des
" principaux griefs faits par les Grecs aux Latins; puis les réponses, fort
pertinentes, d’Abélard. Aprés quoi on fait appel au témoignage des
Peres grecs; puis & celui des Latins. Par 13, la Theologia christiana s’in-
sére dans la tradition polémique latine contre les Grecs. Il faut. recon-
naitre toutefois que, malgré les apparences, le bagage patristique grec
d’Abélard demeurait fort court; nous Pavons vu s’amenuiser jusqu’a se
réduire aux deux textes de D1dyme I’Aveugle et au fragment cyrillien
en double recension. C’est aussi tout ce qui est entré dans les Sentences
de Pierre Lombard. Lors donc que Matthieu d’Aquasparta aligne trente-
cinq nouveaux textes auprés de ceux-ci, son traité en prend un relief
considérable.

Que la source mise a contribution par le maitre franciscain soit le
Contra Graecos, cela nous paralt indubitable; toutes les nouvelles auto-
rités du De aeterna processione se lisent, en méme version, dans la deu-
xi¢me édition du traité dominicain; et, plus encore peut-étre que cette
coincidence, la manitre d’introduire les textes adoptée par Matthieu

.

’“" Premiére citation d’Abélard = Reg. lat. 150%, fol. 627; 2¢ cit., fol. 677; 3¢,
fol. 66V; 4°, fol. 677; 5°, fol, 677; 6°, fol, 68V. Sur ce ms. v. A. Wilmart OSB., Codi-
ces Reginenses latini, t. I, Bibliotheca Vaticana 1937, pp. 359-363.



400

Antoine Dondaine

.d’Aquasparta dénonce la dépendance. Nous proposons quelques exem-
ples (Contra Graecos: référence 2 PG 140; De aeterna processione,

n° du paragraphe) 36

Contra Graecos

(col. 492 A 3 ss) « Basilius in ser-
mone de Trinitate, qui incipit Co-
gnitio Patris etc.: Antiquitus deitatis
trinitas non ignorabatur. Verbo
ENiM.... ». -

(col. 492 D 2 ss) « Athanasius in
sermone contra Arridandos, cuius
initium Qui malitiose etc., in fine
loquens de aqua saliente in vitam
eternam, sic ait: Propter hoc’ David
psallenis Deo ait: Quoniam apud te
«est fons vitae etc. Sciebat...».

!

(col. 492 B 2 ss) « Item, Athana-
sius in editione fidei, cuius est ini-
tium Credimus in unum ingenitum
Deum etc., parum ante finem: Spiri-
tus autem Sanctus processura ens
Patris et ferentis Filii, per quem im-
plevit omnia. ‘Ttem Athanasius in
epistola de Spiritu Sancto ad Sera-
pionem, cuius est initium Littere tue
devotionis etc.. Uno existente Filio,
vivente Verbo...».

De aeterna processione

§ 9) «Et Basilius in sermone de

_Trinitate, qui sic incipit Cognitio

Patris:  Antiquitus deitatis trinitas
non ignorabatur. Verbo enim... ».

§ 10) «Et hac est quod Athana-
sius asserit in sermone contra Aria-
nos, cuius initium est Qui malitiose,
ubi in fine sic dicit: David psallens
Deo ait: Quoniam apud te est fons
vitae. Sciebat... ».

§ 21) « Item, Athanasius in edi-
tione fidei, cuius initium est Credimus
in unum unigenitum Deum, parum ante
finem: Spiritus Sanctus processura
est Patris et ferventis Filii, per quem
implevit omnia. — Idem in epistola
ad Serapionem: « Uno existente Filio,
vivente Verbo...».

11 serait facile de poursuivre de tels paralléles pour toutes les citations

d’auteurs grecs dans le De aeterna processione qui ne font point partie
du groupe emprunté aux Sentences; un seul cas souléve une difficulté
- notable. Un texte de s. Cyrille, donné par le Contra errores comme
provenant du commentaire sur la Genése, est proposé par Matthieu
d’Aquasparta comme tiré du Trésor, et c’est lui qui a raison . 11 est

3 De aeterna processione, l. c.i nous rappelons- ‘que les numéros des §§ sont
les mémes dans les deux' éditions.

37 Contra Graecos, col. 498 A s5; De aeterna processione, § 12; Trésor, assertion
34, PG 75, col. 585-586.



Contra: Graecos 401

-possible que le professeur franciscain ait ‘eu entre les mains une copie
-olt la référence était rectifiée, car nous ne pouvons guére supposer qu’il
ait vérifié chacune des citations prises au traité dominicain. Quoiqu’il
-en soit, la difficulté n’est pas de nature 4 infirmer notre assertion que le
-Contra Graecos est la source du De aeterna processione.

Le Répertoire des Maitres en théologie de Paris au xmre siécle date
le traité de Matthieu d’Aquasparta des années 1273-1274, antérieure-
‘ment au concile de Lyon, en un temps ol son auteur n’aurait encore
£té que bachelier sententiaire?®, Cette date nous parait notablement
trop ancienne. L’autographe du traité est conservé 4 la suite du commen-
taire sur les Sentences (livre I) dans le manuscrit Todi 122; or nous
n’avons pas la preuve que ce commentaire ait été rédigé définitivement
avant la date proposée. Et de toute maniére le petit traité lui est posté-
:rieur. Matthieu devint maitre vers 1275. Il fut lectéur 4 la curie ponti-
ficale de 1279 4 1287. C’est selon toute vraisemblance au cours de cette
‘période qu’il composa le De aeterna processione, en un temps ol I'u-
‘nion avec les Grecs réalisée & Lyon en 1274 avait déja cessé d’étre.

_Bernard Gui.

Ce n’est pas sans quelque surprise que nous avens rencontré Bernard
‘Gui, sur notre route. Il faut pourtant admettre que le célébre compila- .
‘teur utilisa le Contra Graecos dans son opuscule De tempore-celebra-
tonis conciliorum; peut-8tre est-ce méme la lecture de celui-la qui lui
-donna l'idée de composer celui-ci. La section des appendices du Contra
'Graecos comprenant le De conciliis generalibus et le De ‘particularibus
-synodis (moins le relevé des canons contraires aux Latins) est entrée
«en trés grande partie, et sous la méme division, dans le travail de Gui.
'C’est elle qui a fourni les principaux matériaux concernant les conciles
tenus en Orient, tant généraux que particuliers.

Dés le prologue de son ouvrage Bernard Gui emprunte de telle ma-
niére au préambule par lequel le dominicain anonyme avait introduit
-sa version du traité grec que la relation littéraire se révéle de prime
:abord. Qu’on.en juge.

38 P. Glorieux, Répertoire des Maitres..., II, Paris 1933, p. 103.

-
b

26 ~— Arch. Fratr, Praed. - XXI.

L



402

Antoine Dondaine -

.

Préambule du De conciliis
(PG 140, col. 550 B-C)

«Sciendum ergo est quod licet

septem vel octo dicantur generalia

concilia, tamen apud sapientes Grae-
corum, prout in libro qui Nomocanon
vocatur invenimus, quinque tantum
ex ipsis generalia habentur concilia
et non plura. Et hoc ideo contigisse
tradunt quia non intercessit in eis
Romani pontificis auctoritas, et epi-
scopi non fuerunt universaliter citati,
vel certe quia non ediderunt canones
doctrinam fidei continentes sed tan-
tummodo illa que ad honestatem et
mores ecclesie pertinebant. Verum
sive generalia sive particularia vel
alio quoque nomine censeantur, cun-
cta tamen que in ipsis a fidelibus
{patribusy gesta sunt et a papa con-
firmata communiter sunt recepta, et
eorum autoritas tam in negociis fidei
quam in aliis parem optinet firmita-~
tem ».

Prologue d¢ Bernard Gui
(ms. Vat. lat. 2043, fol. 185 7).

« Sciendum est autem. quod apud
sapientes Graecorum, prout in libro
qui Nomochanon intitulatur inveni-
tur, quinque tantum ex ipsis gene-
ralia nominantur consilia. Et hoc
ideo contigisse tradunt quia non in-
tercessit in aliis Romani pontificis
auctoritas, et episcopi non fuerunt
universaliter ‘convocati, vel ideo quia
non ediderunt canones doctrinam
fidei continentes, sed illa tantum-
modo que ad honestatem et mores
ecclesie pertinebant. Verum sive ge-
neralia sive particularia nominentur,
cuncta tamen que in ipsis a fidelibus
patribus decreta sunt et a Romano
pontifice confirmata communiter ab
universali ecclesia sunt recepta, et
eorum auctoritas tam in negociis

‘fidei quam in aliis' parem obtinet

firmitatem » 39,

Voici encore un autre spécimen d’emprunt qui révéle sa source de
maniere irrécusable. Nous avons dit plus haut que ¢’était avec le Contra
Graecos qu’apparaissait pour la premiére fois dans la littérature latine
la trace de la Vie d’Ignace par Nicétas David de Paphlagonie 4% Ber-
nard Gui en parle dans les mémes termes que I'anonyme de 1252: ‘

De conciliis (col. 557 A-B)

« Sciendum quoque est quod pre-
“ter -istas septem universales sinodos
fuit et una alia universalis synodus

Bernard Gui (L. c. fol. 18¢¥k-1gors)

«Octava synodus fuit celebrata
in Constantinopoli preter dictas sep-
tem. Universalis quidem fuit sed quia

39 Le De tempore celebrationis conciliorum n’a pas encore été imprimé. Liste
des mss. dans L. Delisle, No.t.ice sur les manuscrits de Bernard Gui, Notices et ex-
traits des Mss. de la B. N, t. 27, Paris 1879, pp. 300-301; complétée par A. Thomas
Bernard Gui, Histoire litt. de la France, t. 35, Paris 1921, p. 172, n, 1.

40 Ci-dessus, p. 369.



Contra Graecos

403

quidem sed quia non egit de articulis
fidei non ponitur in numero genera-
lium sinodorum a Grecis antiquis sed
inter illas que locales nominantur.
Moderni vero Greci scismatici cum

* sint, ab omnium numero illam exclu-
serunt et nomen eius audire non susti-
nent, eo quod in ipsa fuit eorum he-
resiarcha Focius a dignitate patriar-
chali quam sibi usurpaverat turpiter
depositus et beatus Ignatius, qui stu-
dio dicti Focii a dicta sede iniuste
expulsus fuerat, honorifice restitu-
tus. Testatur hoc chronicon Nicete
Peflagonis, in quo pene inaudita nar-
rantur de Focio execranda maleficia
in dampnatione. ipsius ».

.non egit de articulis fidei non’ poni-

tur a Grecis antiquis in numero, ge-
neralium conciliorum, sed inter illas
synodos que locales nominantur. Mo-
derni vero Greci cum sint scismatici
ab omnium numero illam excludunt
et nomen eius audire non sustinent,
eo quod in ipsa synodo eorum here-
siarcha Fotius a dignitate patriarchali
quam sibi usurpaverat fuit turpiter
depositus et beatus Ignatius, qui stu-
dio dicti Focii a dicta sede expulsus
fuerat, honorifice restitutus. Testa-
tur hoc chronicon Nicete Peflagonis, |
in quo pene inaudita narrantur de
Focio execranda maleficia in dampna-
tione ipsius ».

Bernard Gui a donné a peu d’intervalle deux éditions du De tempere
celebrationis conciliorum. La premiere parut au temps de la vacance du
siége apostolique, entre le décés de Clément V (23 avril 1314) et Pélec-
tion de son successeur Jean XXII (77 .aolt 1316). La deuxi¢éme est de fort
peu postérieure 4 la promulgation des Clémentines, qui eut lieu en no-
vembre 13174 L’une et lautre édition utilisent de la méme maniére
le Contta Graecos. R

Mais nous devinons une question sur les lévres de notre lecteur:
Bernard Gui a-t-il pu avoir connaissance du traité par la méme voie que
les auteurs précédents? De prime abord on serait tenté de répondre par
Paffirmative, car Bernard Gui fut pendant quatre ans procureur de son
ordre auprés de la curie Romaine, alors en Avignon, précisément dans
le temps o il publia les deux recensions de son traité sur les conciles.
Si nous ignorons et & quel moment il entra en charge, et quand il quitta
cette fonction, il est assuré qu’il I'exercait lorsque Jean XXII, la pre-
miére année de son pontificat, lui confia une mission pacificatrice en
Ttalie du Nord. — C’est au cours de cette mission que Gui put consulter
des collections conciliaires 4 Vérone et 4 Bologne, dont il fait état dans
la deuxiéme édition de son traité. — D’autre part il était encore en charge
au mois d’aolit de 131842 Voild qui s’accorderait trés bien avec les

41 Cfr, L. Delisle, 1. c., pp. 300-301.
42 1,. Delisle, L c., pp. 182-183.



404 ‘ Antoine Dondaine

dates ‘approximatives de la.double publication du De tempore celebra-
tionis; ce serait pendant qu'il était procureur 3 la curie que son auteur
aurait eu en mains le Contra Graecos. Or nous ne pouvons nous arréter
4 cette solution: au temps de la fonction en curie de Bernard Gui le trésor
pontifical nétait pas en Avignon; il était resté 3 Pérouse 4. Il faut donc
chercher ailleurs la voie par oit Gui put connaitre le traité. Nous croyons
pouvoir dire que cette voie partait du couvent de Constantinople lui-
méme.

Si par le fait de la chute de I’empire latin d’Orient et le retour des
Grecs dans leur capitale (1261) la premiére fondation dominicaine de
Constantinople avait été détruite, au début du x1ve siécle les fréres pré-
cheurs étaient de nouveau sur les rives du Bosphore. Aprés trente-huit
ans d’interruption, en 1299, un confrére de Bernard Gui, Guillaume
Bernard de Gaillac avait renoué la tradition.

Parti de Toulouse au début d’octobre 1298, Guillaume Bernard ar-
riva 4 Constantinople au cours de Pété suivant; il y regut une maison,
peut-&tre dans la dépendance d’une des rares églises dont les Latins
4dvaient conservé I'usage, et s’y installa avec ses confréres. Pour une
raison que les documents ne disent pas mais qu’il est facile de soupgon-
ner, l'insécurité pour les Latins dans lintérieur de la capitale, Guil-
laume transporta bient6t la nouvelle fondation dans le quartier Génois,
4 Péra, et y organisa un couvent régulier de douze religieux. Les domi-
nicains reprirent tout de suite la tradition interrompue; ils se livrérent
4 Pétude du grec, composérent des traités polémiques et traduisirent
du latin des ouvrages de frére Thomas d’Aquin, dont Iautorité théolo-
gique commencait 4 s’imposer dans toute la chrétienté: latine. Nous
tenons! ces détails de Bernard Gui lui-méme, qui en avait été informé
par des compagnons de Guillaume Bernard revenus en Occident 4.
Si le Contra Graecos n’était pas encore en circulation dans nos pays au
début du xive siécle, il est permis de croire que c’est par ces fréres re-
venus aprés la fondation de Péra que Gui 'aura connu.

Mais voici une nouvelle difficulté. Aprés une interruption de pres
de quarante ans, il s’agissait moins pour Guillaume Bernard de repren-
dre en mains une situation momentanément interrompue que d’en-
treprendre une fondation nouvelle. L’héritage du couvent dispersé

43 Peut-8tre 6était-il déja 4 Assise: cofr. F. Ehrle, Historia Bibliotheca Roman.
Pontif., t. I, Romae 1890, pp. 16-ss.

44 Cfr, R. Loenertz, Les missions dominicaines en Orient au x1v® si¢cle..., Ar-
chivum fr. Praed. II (1932) 6-ss.; le ‘texte de Bernard Gui est cité p. 66.



Contra Graecos 405

en 1261 ne Pattendait pas sur place, et loin de caresser I'espoir de re-
trouver les livres que les premiers dominicains avaient pu rassembler,
il emporta avec lui un petit bagage de manuscrits devant servir de pre-
mier fonds 4 la nouvelle bibliothéque conventuelle. Dans ces conditions.
comment aurait-il pu trouver & Constantmople le Contra Graecos de:
1252 et en faire rapporter une copie 4 son collégue Bernard Gui?

Simon de Constantinople.

Quoique la chose paraisse surprenante, Guillaume Bernard trouva
en Orient des survivants du premier couvent de Constantinople; du
moins en 1299 vivait et vivra jusque vers 1325 un religieux qui avait
pris 'habit avant la ruine de x261: frére Simon de Constantinople. Ré-
fugié au couvent de Négrepont, Simon revint i Péra quand les fréres
y fondérent un couvent en 1299. C’est 14 que le vit vers 1 (325, alors qu’il
était nonagénaire, le jeune novice Philippe de Péra 45,

Si lors de leur dlspersmn les fréres avaient pu sauver quelques ba~
gages et leurs livres les plus précieux, c’est 4 Négrepont qu’ils les avaient
portés. Buonaccorsi y trouva un exemplaire du Contra Graecos puisqu’il
P'utilisa dans son Thesaurus. Simon revenant 3 Constantinople y rap-
porta sans doute quelques manuscrits, dont notre traité. Il est assuré
que dés 1305 Barthelemy de Constantmople en eut une cople asa dlSpO-
sition.

La longue carritre de fr. Simon est fort mal connue et ses écrits plus
encore. Léon Allatius a donné le signalement de trois petits traités sur
la procession de I"Esprit-Saint qui lui sont attribués dans le ms. Vatican
gr. 1104 %8, Les destinataires de ces ouvrages étaient des personnages.
de Ia haute société de Constantinople: Manuel Holobolos, grand rhé-
teur, le Nomophylax Jean, le moine Sophonie. Un quatriéme traité est
adressé 4 Pempereur Andronic IT Paléologue 47; par oll nous voyons que:
méme absents de Constantinople, les fréres précheurs n’avaient pas perdu.
tout contact avec le monde officiel, politique et religieux, de la capitale..

45 Philippe de Péra, Tractatus de processione Spiritus Sancti contra Graecos:
texte dans Script. Ord. Praed. I, p. 558. — Cfr. R. Loenertz, La société des fréres.
pérégrinants, I, pp. 78-79. >

46 1,. Allatius, De Ecclesiae Occidentalis et Orientalis perpetua consentione:
libri I1I, Coloniae Agripp. 1648; II ch. 15 § 11, col. 774; idem, De Simeohum scri--
ptis diatriba, Paris 1664, p. 202. Cfr. Script. Ord. Praed. I, 559. ~ Les mss. Barbe--
rini gr. 405 et Vallicelliana, Allacian. LIII sont des copies du Vat. gr. 1104.

47" Ms. Sinait. gr. 1706, fol. 1707-182T: cfr. R. Loenertz, La société..., I, 79.



—T

406 Antoine Dondaine

Un controversiste grec, Matthieu Blastarés, réfuta un autre écrit
de fr. Simon qui était adressé au philosophe Joseph. Cet ouvrage n’a
pas encore été retrouvé 48, A ces cinq traités déjd mentionnés il y aura
lieu d’ajouter ceux dont Simon fait lui-méme mention dans 1’un de ses
écrits conservés; le premier était adressé au méme Jean le Nomophylax,
le second avait pour destinataire le « doyen (8mazog) des philosophes »
du moment: peut-étre Jean Pédiasime 4°.

Fr. Simon ayant vécu prés d’un siécle, il y a place & beaucoup d’incer-
titude sur le moment de son activité polémique. S'il décéda vers 1325,
comme on doit le conclure des informations données par Philippe de
Péra, il aura trés bien pu écrire dans les premiéres années du xive siécle,
c'est-2-dire aprés le retour des fréres précheurs &4 Constantinople. Ce-
pendant il parait plus vraisemblable que son activité est antérieure,
contemporaine du patriarche Jean Veccos, de Georges Métochite 5°.

L’ceuvre de fr. Simon mériterait une étude spéciale. Léon Allatius
publiant un long fragment du traité adressé i Jean le Nomophylax, dit
que c’est ce qu'il a trouvé de plus clair sur le probléme de 'addition du
Filiogue au symbole: « Non puto inveniri in tota antiquitate clarius » 5,
Il n’est pas besoin de faire ressortir I'autorité de cette appréciation.

Buonaccorsi et 'anonyme Vatican latin 819.

Buonaccorsi est un autre témoin assuré du maintien d’une tradi-
tion orientale du Contra Graecos dans la seconde moitié du xime siécle,
et la preuve n’est plus 4 faire de ses emprunts au traité anonyme; nous-
mémes I'avons rencontré. plusieurs fois déja sur notre route 52. Il con-

48 Te traité de Matthieu Blastarés a été unpnmé 4 Moscou en 1891: cfr. R. Loe-
nertz, 1. ¢, p. 8o, n. 19.

40 Te frigment du traité ol ces ceuvres sont mentionnées a été imprimé par
L. Allatius, Joannes H. Hottingerus..., pp. 334~382: allusions & la premiére, pp. 343,
366, 448; A la deuxidme, p. 344. — [Jean Pédiasime, diacre, chartophylax de Justi-
niana Prima et de toute la Bulgarie, doyen des philosophes, écrivain, etc. vécut sur
la fin du xmr® s. (cfr. Krumbacher, pp. 556-557. — M. Treu, Theodori Pediasimi
eiusque amicorum quae exstant, Programm des Victoria-Gymnasiums, Potsdam
1899, pp. 60-61). Note de R. Loenertz].

50 On le sait en relation avec Manuel Holobolos, en 1294, & Négrepont: cfr.
R. Loenertz, 1. c., p. 78, n. 12. .

51 1., Allatius, Joannes H. Hottingerus..., p. 382.

% Voir F. H. Reusch, Die Filschungen in dem Tractat des Thomas von Aquin
gegen die Griechen, Abhandlungen der k. bayer. Akad. d. Wiss. III. Cl, XVIIL
Bd. III. Abth., Miinchen 1889, pp. 690-706; R. Loenertz, Autour du traité...,
pp. 366-368. L



Contra 'Graecos ' 407

vient pourtant de marquer la portée de son témoignage en situant le
Thesaurus dans la tradition polémique dominicaine anti-grecque.

Nous sommes mal informés — c’est [a un refrain inévitable quand
on parle des fréres précheurs d’Orient au xme siécle — nous sommes
mal informés, disions-nous, sur la carri¢re de Buonaccorsi; tout ce que
I’on sait de lui vient de la préface que le dominicain Andié Doto mit en
téte de son édition du Thesaurus 3. C'est d’un laconisme qu’on aurait
souhaité moins étroit. Né-a4 Bologne, Buonaccorsi entra fort jeune chez
les fréres précheurs et partit bientdt pour la province de Grece. L3,
pendant prés d’un demi-siécle, il s’adonna aux études et composa plu-
sieurs ouvrages de controverse en grec, et un florilége bilingue d’auto-
rités patristiques: le Thesaurus. Voild tout ce que fr. André a pu dire
de Buonaccorsi vingt ou trente ans aprés sa mort; il nous sera difficile

d’en dire davantage.

Par fortune fr. André Doto avait découvert, abandonné dans quelque
coin du local de la bibliothéque du couvent de Négrepont, I'original du
florilége de son héros. Convaincu de son intérét, il voulut le tirer de
Poubli. Il en prépara donc I’édition tout en réordonnant ses matériaux
selon un plan qui lui parut plus rationnel que celui de Ioriginal. C’est
sous cette forme remaniée que le Thesaurus veritatis fidei, ainsi intitulé
par André Doto, fut offert au pape Jean XXII en 1326 (semble-t-il);
et C’est aussi sous cette forme qu’il a été connu jusqu’ici. '

Quand Buonaccorsi composa-t-il son florilége? Tablant sur I'histoire
racontée par fr. André, Jacques Echard a tenté de dater le Thesaurus.
Pour qu’un ouvrage tombe ainsi dans oubli des hommes, pense-t-il,
un intervalle de trente-cing & quarante ans est nécessaire. Si donc le
Thesaurus fut retrouvé par hasard au temips de Jean XXII, on lui assi-
gnera quelque date entre 1260 et 1280, au plus tard 5. Malgré I'extréme
faiblesse de ce raisonnement des encyclopédies plus modernes que les
Scriptores Ordinis Praedicatorum osent étre plus précises. Buonaccorsi
est mort en 1275, dit 'une; le Thesaurus est antérieur & 1260, dit une
autre... 55, Pour apprécier la fragilité de ces dates, il suffira de dire que
le Thesaurus fait de trés larges emprunts aux ceuvres de s. Thomas:
Contra Gentiles, Contra errores Graecorum, Quaestwnes disputatae
De potentia, Summa de theologia..., toutes ceuvres postérieures ou du

58 J.es préfaces d’André Doto ont été imprimées dans Script. Ord. Praed. I
156-159. '
8 7, Echard, Script. Ord. Praed. I, 156.
' 8 Enciclopedia Cattolica, t. II, Cittd del Vaticano 1949, col. 1826-182%; Dict.
Hist. et Géog. ecclés., t. IX, Paris 1937, col. 710, o




408 Antoine Dondaine

moins achevées aprés 1260. Un tel emploi des écrits du docteur an--
gélique reporte beaucoup plus tard dans le siécle I'activité de Buo--
naccorsi. :

Que le Thesaurus ait été découvert par André Doto vers 1320-1325
— Pédition serait de 1326 % —, cela n’implique d’aucune maniére la.
durée de son abandon, et il y a quelque présomption & proposer un
calcul chronologique sur un donné aussi peu consistant. Seule Ia cri-
tique littéraire peut venir ici au secours de la chronologie. Or, si nous ne:
nous égarons, la critique littéraire permet de conclure que Buonaccorsi.
écrivait encore en 1292. Introduisons ici un autre témoin.

Parmi beaucoup d’autres choses, le manuscrit 819 du fonds latin de-
la Bibliothéque Vaticane contient (fol. 2787-285T) %7 un opuscule qui
s’insére sans aucun doute possible dans la tradition orientale de la po-
lémique latine anti-grecque. Par son origine et le moment de sa com--
position ce traité est un des éléments clefs de I’histoire des controverses.
dominicaines 4 la fin du xiire siécle et au début du x1ve, Comme il n’a.
pas encore été versé, que nous sachions, au dossier des sources de cette:
histoire, il y a lieu de le présenter au moins de maniére sommaire..

A P’encontre du Contra Graecos divisé en quatre distinctions, celui-ci.
se partage en onze chapitres, chacun traitant d’une erreur particuliére.
Voici son prologue, la liste de ses chapitres et le début de l’oeuvre pro--
prement dite.

~«(In nomine Patris et Filii et HSpi’ritus Sancti. Amen). Sicut scribitir Pro--
verbiorum xi% Ubi humilitas ibi et sapientia. Et quia Greci veram humili--
tatem a multis temporibus amiserunt ideo in tantam insipientiam devenerunt
ut errare credant omnes alias nationes et seipsos solos sapientes reputent et
fideles. Et propter magnam eorum superbiam, in plures :errores mamfeste~
veritati contrarios turpiter et dampnabiliter inciderunt.

Quorum primus talis est: Spmtus Sanctug a Patre tantum procedit et non:
a Filio, sicut dicunt.

Secundus error est, quod non debuit nec potuit apponi in symbolo lezoque‘

Tercius error est, quod illi qui apposuerunt excommunicati fuerunt, quia-
contra preceptum Nicene sinodi hoc fecerunt.

Quartus autem error est, quod quia Greci, sicut dicunt, non fuerunt vo--
cati, ideo dominus papa non potuit illud apponere.

Quintus autem error est, quod dominus papa non habet potestatem uni--

5 Sur cette date, v. Archivum fr. Praed. V (1935) 388; XIV (1944) 74, n. 2
57 Le ms., XII-XIV® s., est décrit par A. Pelzer, Codices Vaticani latini, t. 1I%,.
Bibliotheca Vaticana 1931, pp. 172-176.



Contra Graecos 409

versalem, sed patriarcha Constantinopolitanus debet ei esse par in potestate-
et similis in honore.

Sextus autem error est, quod nullus salvatur nisi baptizetur baptismo -
Grecorum.

Septimus autem error est, quod sacramentum altaris non debet fieri in.
azimo sed tantummodo in fermentdat}o.

Octavus error est, quod usque ad diem iudicii nullus descendit in infernum.

Nonus autem error est, quod nullus vadit usque ad diem iudicii in para--
disum, nisi beata Virgo et anima boni latronis.

Decimus autem error est, quod nullus vadit in purgatorium.

Undecimus autem error est, quod faciunt divorcium contra preceptum
evangelicum. '

Omnia autem supradicta et alia si qua fuerint similia ostendam esse falsa .
Deo concedente. Ad illud autem quod primo dicunt Greci, quod Spiritus.
Sanctus non procedit a Filio quemadmodum et a Patre, dico quod istud credere -
et velle defendere et substinere est hereticum, quia est contra rationem rectam.
et contra sanctorum tam. Grecorum quam Latinorum auctoritatem, etiam
contra evangelicam et apostolicam veritatem. :

Dico quod dicere, quod Spiritus Sanctus a Filio non procedlt est contra.
quadruplicem rationem. [Quarum prima est Filii perfectlo, qula ut esset per-
fectus Filius oportuit quod assimilaretur Patri in ommbus, exceptls hiis per-
que fit eorum personalis distinctio, scilicet qulbus non' repugnat ratio Filii.
Sed tale non est spiratio. Secunda ratio est modus procedendi. Spiritus enim
Sanctus procedit ut amor liberalis amicitie. Huiusmodi vero amor duorum.
est et non unius tantum. Tercia ratio est distinctio persone eius 4 Filio;, quia:
personas- distinguit sola oppositio relationis secundum originem. Quarta ratio.
est totius Trinitatis equalis germanitas et equalis dilectio]. Dico etiam quod '
est contra sanctorum patrum auctoritatem..

(Exp11c1t) « .. Et si obicitur de Christo quod habebat barbam, sic accepxt=
etiam circumcisionem ad implendam legem. Si de apostolis, ‘dico .quod debe- .
bant conformari ei aliqualiter in hoc sicut in aliquibus aliis, donec ecclesia
invalesceret ». V .

Encore que Pordre des matiéres ne soit pas le méme, I’on remarque-
tout de suite la similitude du contenu de ce traité avec celui du Contra.
Graecos. Sauf ceux des chapitres sur le baptéme et le divorce, ce sont.
bien les mémes sujets de polémique.

Ce nouveau traité fut écrit en Orient: nous le. concluons de traits.
significatifs, tel celui-ci, ot 'auteur nous dit avoir vu certaine collection "
conciliaire 4 I'église de Philadelphie; et cet autre, dans lequel il est parlé:
d’un document conservé aux archives impériales 4 Constantinople. Sa.



410 Antoine Dondaine

date de composition ressort de la finale d'un comput d’histoire ecclé-
siastique, au septiéme chapitre:

« A tempore autem sancti Leonis pape, qui tenuit quartum concilium,
fuerunt in ecclesia Romana usque ad annum dominice incarnationis meclxxxxij
summi pontifices cliij, in quorum omnium temporibus ecclesia Romana con-
fecit in azimis. Et a tempore sancti Leonis predicti, fuerunt imperatores Ro-
mani numero L, quorum omnium ultimus fuit dominus Rodulfus, rex Roma-
norum, qui antea erat comes Assensis » (fol. 2837-v).

L’empereur Rodolphe Ier décéda le 15 juillet 1291; le traité fut sans
doute composé durant 'interreégne, ou bien avant que ne fit parvenue
en Orient le nouvelle de I’élection d’Adolphe de Nassau (mai 1292). De
toute facon il est de 'année 1292.

Si I'auteur ne dit rien de son nom ni de ses qualités, son ceuvre laisse
deviner qu'il était Latin, au moins de culture —il cite des vers d’Ovide —,
et appartenait & P'ordre des fréres précheurs. En effet, §’il utilise des
sources littéraires grecques; on trouve aussi sans peine dans son traité
des morceaux de notre Contra Graecos, de celui de s. Thomas et, chose
plus singuliére, un fragment du commentaire des Sentences de Pierre
de Tarentaise %8, Et comme d’autre part ce traité soutient des paralléles
étroits avec le Thesaurus de Buonaccorsi, on concédera qu’il s’insére a
coup sir dans une tradition polémique dominicaine.

L’ouvrage, disons plut6t Popuscule, n’est pas un florilége; c’est un
traité raisonné. Ses principaux mérites sont sa clarté et sa sobriété. L ar-
gumentation y est un peu courte mais appuyée chaque fois sur deux ou
trois textes scripturaires et un nombre & peu prés égal d’autorités patris-
tiques. Les développements de la polémique sont en général beaucoup
moins poussés que dans le Contra Graecos, et le ton y est moins imper-

- sonnel, plus incisif.

L'’utilisation du traité de 1252 est indéniable, encore que la traduc-
tion des autorités soit parfois corrigée et remaniée d’un ouvrage al’autre.
On retrouve le fragment de la lettre de Théorien, dans la méme version
et sous la méme attribution 4 s. Jean Chrysostome. Voici 4 titre d’exemple
un autre cas de dépendance:

58 Ce fragment est le texte que nous avons mis entre crochets droits [ ] dans
le début du traité que I’on vient de lire ci-dessus; il est tiré du commentaire de Pierre
de Tarentaise, I, dist. XI, a. 1 corp. -



Contra Graecos: 411

" Contra Graecos (col. 555 C).

«Huius filius Constantini Iusti-
nianus rimothitis (leg. Rhinotmetus)
nomine, post obitum patris sui cum
suscepisset sceptrorum moderamina
in fraudem et iniuriam apostolice
sedis synodum congregavit in Trullo
palacii sui, et appellavit eam similiter
sextam'synodum, que non sancta sed
execrabilis est dicenda cum clam Ro-
mano pontifice, ad condempnatio-
nem sancte Dei Latinorum ecclesie
canones ediderunt centum numero
cum duobus ».

Anonyme (Vat. lat. 819, fol. 2817).

«Ad hoc quod dicitur quod sexta
synodus dictum canonem confirma-
vit, respondeo et dico, quod illa sy-
nodus nec fuit sexta secundum ve-
ritatem nec debuit dici synodus, quia
Tustinianus qui motitis (leg. Rhinot-
metus) nomine cum suscepisset im-
perium, in iniuriam apostolice sedis
synodum. congregavit in Trullo pa-
lacii sui, quam similiter appellavit.
sextam, que non sancta sed execra-
bilis est dicenda, quia ignorante sum--
mo pontifice ad condampnationem
sancte Dei Latinorum ecclesie fuit
facta ».

L’auteur du Contra Graecos avait pris ses informations et la quali-
fication du synode #n Trullo dans le De haeresibus et praevaricationibus
Graecorum de Léon Toscan, qu’il reproduit presque 4 la lettre. Or
P’anonyme de 1292 a un texte plus proche de la rédaction du Contra
Graecos que de celle de Léon Toscan; il dépend donc de celui-la et
non de celui-ci. Que notre lecteur compare lui-méme avec le De hae-
resibus: .

« Successit autem ceptrorum moderamine Iustinianus rinotmita, idest
nasi mutilus, patre suo Pogonata Constantino multo deterior. Nam is post
patris obitum in fraudem apostolice sedis synodum revocavit, unde appellavit
eam similiter sextam, que non sacra sed execrabilis dicenda est cum .clam Ro-
mano pontifice, ad condempnationem sancte Dei Latinorum ecclesie canones
edident centum numero cum duobus » 52,

Les emprunts au Contra errores de s. Thomas ne sont pas moins
sensibles. Ainsi au cinquiéme chapitre de 'opuscule anonyme on.re-
marque une série anormalement développée d’autorités patristiques;
elles sont toutes tirées du traité de s. Thomas, ITe partie, chapitre 21,
§§ 2, 3, 4, §, 6 et 7, en suivant I'ordre des paragraphes %0, Comme cette
partie du traité de s. Thomas ne suit pas le Libellus, mais est une con-

59 Ms. de Séville, Colombina 5. 1. 24, fol. 84TP-8473, ‘
89 Chapitre et §§ dans I’édition d’Uccelli, 1. c., pp. 482-484; éd. P. Mandonnet,
L: e, pp. 323-325. ’



412 ' Antoine Dondairie

struction avec les matériaux fournis par le Libellus, il serait impossible
que I'anomyme ait replacé dans le méme ordre que le docteur angélique:
les textes cités sans avoir recours a son aide. D’ailleurs on ne reléve au-
cune trace d’influence directe du Libellus sur le traité de 1292.

Deux fois 'anonyme s’écarte des sources communes aux autres con-
troversistes. Dans un cas c’est pour proposer une solution historique
au probléme de I’addition du Filioque au symbole. On a dit plus haut
Pessentiel de cette solution, dont la source serait la collection conciliaire
consultée & Philadelphie 6. Le second cas est de méme ordre. On pro-
duit une narration de caractére historique pour expliquer la divergence
des traditions grecque et latine sur la nature du pain de la consécration.
eucharistique. Ce morceau, tiré originellement des Archives impériales
de la capitale, est un témoignage d’attitude conciliante d’'un Grec envers.
les Latins, comme on en a rencontté un plus haut chez Théorien. Ces.
cas sont si exceptionnels dans I’histoire. du schisme gréco-latin que le
lecteur nous saura gré de reproduire in extenso cette narration.

Dans la premiére partie du chapitre (ch. 7) on a établi, d’aprés le
Contra Graecos, que le Christ a fait la derni¢re Paques le premier jour
des Azymes, et par conséquent qu’il n’a pu consacrer du pain fermenté.
En second lieu, par maniére de solution i la controverse de I'dgzog,
on a cité le texte conciliant de Théorien (Pseudo-Chrysostome). Surgit:
alors une difficulté. ,Si le Christ a consacré le pain azyme, comment
I’Eglise a-t-elle permis 'emploi du pain fermenté aux églises d’Orient>
Voici la réponse:

Rationes autem quare Ecclesia sancta concessit in fermentatis conficere
plures inveniuntur. Quarum prima talis est: Legitur quod in archivis impe-
ratoris fuit inventa quedam narratio ita dicens: « Solent dubitare quidam.
utrum traditum sit ecclesie’ Orientali et maxime Grecorum in fermentdat)o.
conficere misterium corporis Salvatoris, cum perspicuum sit secundum evan-
gelicum dictum et multa sanctorum testimonia, quod Dominus et Salva-
tor noster panem azimum in cena benedicens, tradidit discipulis suis dicens.
« Accipite et manducate, Hoc est enim corpus meum». Sed quoniam puto-
multis proficere ut quiescat ignorantia et indisciplinatorum contentio si quid.
michi conscius sum et in regia Constantinopolitana civitate scriptum inveni,
per pauca fideliter absolvam. Secundus a beato Petro A<{n)tiocenus episcopus,
Evodius nomine, viginti septem annis Antiochenam rexit ecclesiam, qui pri--
mus credentes in Christum fideles christianos nominavit. Cum ergo ipsius.
temporibus turba multa fidei Domini adderetur, infideles. cum fidelibus si-
mul in diebus pascalibus conveniebant et multi dolose. Frater igitur fidelis

81 Ci-dessus, p. 392. — Ms, fol. 28or.



Contra Graecos 413

fratrem infidelem, christianus hebreum, ut eum lucrifaceret, ad omnia officia
et misteria pertrahebat.. Itaque quociens instabat dies- azimorum, quia tunc
‘temporis ecclesia panem azimum benedicebat, et hebrei ad accipiendum
huiusmodi panem in ecclesia cum christianis conveniebant, non communi-
«cantes tamen ut christiani; cum omnes indifferenter acciperent tunc et in ma-
nibus iudei ad domos proprias deferebant et illudentes fidei christiane, ad
‘manducandum canibus iaciebant. Cum autem per fideles ad noticiam dicti
episcopi pervenisset, vehementer contristatus est. Sicque ieiuniis et oratio-
nibus vacans, supliciter Dei consilium et auxilium imp]orabat. Tandem di-
vinitus inspiratus, Romano pontifici seriem ordinate direxit. Summus autem
pontifex hoc audiens, cum festinatiohe mandatum tradidit salutare, ut scilicet
-diebus pascalibus, quando hebrei septem diebus utuntur azimis, christiani
panem offerent in ecclesia fermentatum. Quod et fecerunt. Invenientes autem
iudei quod panem fermentatum offerrent christiani, postea prohibiti sunt in
-christianorum ecclesiam convenire. Et sic iudeis a Christi fidelibus segregatis,
pestis illa cessavit. Ex illo tempore Greci usque in hodiernum diem panem
-offerunt fermentatum. Que utique causa multis Latinorum et Grecorum
estitit incognita, Hoc autem bona intentione faciunt Greci, Filium Dei ani-
‘matum corpus significantes de sancta Virgine assumpsisse. Latini vero azimum
panem offerunt, Salvatorem nostrum absque inquinamento virilis seminis
-animatum corpus sumpsisse de Virgine ostendentes, et eius mandaturn, quod
in céna tl‘adldlt adimplentes, qui dixit: « Hoc facite quoclenscumque fece-
Titis in meam commemorationem » (fol. 282"‘")

Si Porigine de ce morceau demeur‘ev.lnconnue, il .n’est pas. possible
.de ne point faire un rapprochement avec le fragment du Pseudo-Gré-
.goire, rencontré plus haut dans le Contra Graecos, et dont on a égale-
ment constaté la présence dans la lettre de Théorien. Les deux piéces
‘procédent d’une méme inspiration conciliatrice,. et soutiennent des rap-
ports tels qu'on serait tenté de conclure 3 un méme auteur, & tout le
‘moins 4 une influence directe de I'une sur 'autre 2. Et est-ce par hasard

8 Pour permettre au lecteur. la comparaison des deux morceaux, nous réim-
primons le Pseudo-Grégoire. Les deux traits |- signalent la séparation des trois
fragments a, b et c. « Dicta beati Gregorii ex ratione sacrificii. Solet plane movere non-
nullos, quod in ecclesia alii offerunt panes azimos, alii fermentatum. Esse namque
ecclesiam quatuor ordinibus distributam novimus, Romanorum videlicet, Alexan-
drinorum, Ierosolimorum, Antiocenorum, que generaliter ecclesie nuncupantur,
-cum unam teneant fidem catholicam, diversis utuntur officiorum misteriis. Unde
fit ut Romana ecclesia offerat azimos.panes, propter quod Dominus sine ulla.com-
mixtione suscepit carnem, sicut scriptum est: « Verbum -caro. factum est et habitavit -
in nobis ». Sic azimo pane efficitur corpus Christi. Nam cetere ecclesie supradicte
offerunt fermentatum, pro eo qudd Verbum Patris indutum est carne et est verus
Deus et verus homo. Ita et fermentum commiscetur farina et efficitur corpus Do-



414 Antoine Dondaine

que le houveau morceau suit de prés dans le traité anonyme l’autre ci-
tation de la lettre de Théorien (Pseudo-Chrysostome)? Quels rapports.
ces piéces peuvent-elles soutenir entre elles?

Nous laisserons aux spécialistes de la littérature grecque médiévale
le soin d’élucider ce probléme. Revenons 3 notre traité.

Les informations recueillies dés maintenant nous permettent de pres-
sentir le lieu de son origine. L’auteur est un Latin, frére précheur, écri-
vant en Orient avant le retour des dominicains 2 Constantinople en 1299,
ayant sous les yeux le Contra Graecos de 1252, celui de s. Thomas, et
une documentation assez rare: un seul lieu de la province dominicaine
de Gréce pouvait alors rendre raison de tout ceci: Négrepont, devenu le
couvent central de la province depuis la chute de 'empire latin d’Orient.

Cette conclusion entraine aussitét par voie de conséquence une hy-
pothése nouvelle, touchant la personne de I'auteur du traité. Un polé-
miste latin, dominicain au couvent de Négrepont avant la fin du xme
si¢cle: ne serait-ce pas Buonaccorsi lui-méme? L’hypothése est si sé-
duisante, elle s’accorde si bien avec le principe d’économie énoncé plus
haut qu’elle demande considération. Une confrontation du traité ano-
nyme avec le Thesaurus s’impose, car si le récit d’André Doto corres-
pond 3 la réalité, il est fort probable que, sinon l'auteur lui-méme, du
moins le manuscrit original du Thesaurus existait & Negrepont en 1292.
Or il serait 4 peine concevable qu’un tel florilége ait passe maperg:u au
controversiste ‘anonyme écrivant 4 Négrepont.

De fait, des relations littéraires entre le traité de 1292 et le Thesaurus
sont indéniables; elles sont méme plus accentuées qu’avec aucun autre
ouvrage. Des tranches notables de l'un se retrouvent dans 'autre. Ainsi
parait chez Buonaccorsi la narrationi que l'on vient de lire sur Porigine
de la divergence des traditions grecque et latine sur le pain de la consé-
cration 8, Des groupes d’autorités se retrouvent dans le méme ordre

mini nostri Jhesu Christi verum. Set tamen tam Romana ecclesia quam et cetere
supra nominate ecclesie pro inviolabili fide, tam azimum quam fermentatum dum:
sumimus, unum corpus Domini nostri Salvatoris efficitur. || Certissimum autem sicut
diximus, divinum interest sacramentum secundum quod legimus in evangelio: « Mu-~
lier illa que accepto fermento abscondit in farina sata tria, donec fermentatum est
totum. || Mulier videtur michi esse apostolica predicatio vel ecclesia, que diversis par-
tibus vel gentibus congregata est. Hec tollit fermentum, idest notitiam vel intelli-
gentiam sanctarum scripturarum, et abscondit in farina sata tria, ut spiritus anima
et corpus in unum redacta inter se non discrepent, set impetrent a Patre, quodcum-
que postulaverint, Amen.» (ms. Vatic., Ottob. lat, 3057, fol. 370).

% Paris, BN., gr. 1251, fol. 120T-121V; 1252, fol. 1077-108T. Buonaccors1 donne
le fragment en recensions grecque et latine.



. ..Contra Graecos \ 415

dans le traité anonyme et le Thesaurus. Quand un méme texte patris-
tique se remarque 2 la fois dans le Contra Graecos, 'anonyme de 1292 et
le Thesaurus; les variantes et corrections des versions mettent & part le
premier et rapprochent les deux derniers. Ce sont 13 des faits littéraires
suffisants pour garantir une dépendance entre ceux-ci.

" La conclusion énoncée ci-dessus se trouve donc renforcée: ce n’est
qu’a Négrepont que des relations d’ordre littéraire ont pu étre nouées
en 1292 entre le traité anonyme et le Thesaurus. L’hypothése touchant
identité d’auteur pour les deux ouvrages trouve-t-elle un appui dans
leur confrontation?

L’étude paralléle des deux traités nous a d’abord conduit 4 d’inextri-
cables difficultés. Comment interpréter des relations qui s’accusaient
ici d’un sens, 13 de I’autre? Pour sortir de I'impasse il fallut étendre ’en-
quéte 4 des termes de comparaison toujours plus nombreux. Si du coté
du traité anonyme la matiére fut bientdt épuisée, 'ouvrage étant peu
étenduy, il n’en fut pas de méme avec le Thesaurus, dont I'étude nous

" ménageait plus d’une surprise. En fin de compte des resultats inattendus
se précisérent qu’il y a lieu d’emeglstrer

. L’on sait que le Thesaurus n’a pas encore connu les honneurs de
Pimpression, sinon pour une tranche peu étendue ¢4, On le connait par
quatre manuscrits: deux du fonds grec de la Bibliothéque Nationale
(nos 1251 et 1252) comportant P'un et l'autre les recensions grecque' et
latine; un de I’ Ambrosienne (D78 sup.); texte grec, et le latin en ‘partie;
enfin le manuscrit Palatin latin 679 de la Bibliothéque Vaticane, latin
seul. Le traité fut décrit par Jacques Echard, d’aprés le ms, 1251, qui
seul contient la table des matiéres établie par André Doto, et la lettre
dédicace 4 Jean XXII 65 c’est surtout par cette description que le The-
saurus a été connu jusqu’ 1c1. C’était 13 une connaissance par trop insuffi-
sante. De la comparaison des manuscrits il ressort:

1) que la recension originale du Thesaurus, que 'on croyait perdue
dés le x1ve siécle, existe encore; c’est elle qui est dans le ms, Paris BN,,
gr. 1252, malheureusement incomplet du début et de la fin. :

2) que P’éditeur du Thesaurus, fr. André Doto, a remanié de maniére
considérable, surtout dans lé premier traité (de processione Spiritus.
Sancti), 'ouvrage primitif de Buonaccorsi.

.

% F. H. Reusch, L. c. (ci-dessus, p. 406, n. 52), a publié la section concernant
la primauté du siége Romain; pp. 69o-706: textes grec et latin.
% Script. Ord. Praed. 1, 156-1509.



416 Antoine Dondaine

3) que ce méme éditeur a. laissé de c6té un bon nombre des maté-
‘riaux rassemblés dans le florileége original %,

Devant ces résultats il devenait nécessaire de pousser la confrontation
+du traité de 1292 avec le témoin de la recension originale du Thesaurus.

"Comme il fallait 8’y attendre, les points de contact entre les deux ouvrages

:se sont avérés encore plus sensibles qu’avec I’édition de Doto. Un cas est
décisif: nous avons retrouvé dans loriginal du Thesaurus le texte de
Pierre de Tarantaise, avec tout son contexte de ’article du commentaire 7,
N’aurions nous pas affaire & un unique auteur?

Une conclusion paraitrait s’imposer: le traité anonyme emprunte
-au florilége de Buonaccorsi, et par conséquent lui est postérieur. Ce
‘serait pourtant trop dire; une seule chose est sire: les deux ouvrages
:sont construits avec des matériaux de méme origine.

Si nous admettions provisoirement que I'anonyme puise son bien
«dans le Thesaurus, il y aurait des difficultés insurmontables. En voici
un exemple. Buonaccorsi donne rarement la référence des documents
.autres que ceux de la tradition patristique et liturgique; il est impossible
«de discerner sans une enquéte assez onéreuse 'origine de ses textes.
Ainsi lorsqu’il utilise comme source le Contra errores de s. Thomas et
le Libellus de Nicolas de Cotrone, on ne peut faire la part de chacun des
-documents sans identifier un 4 un:les textes empruntés. Comment donc
-expliquer, si I'anonyme de 1292 emprunte au Thesaurus, qu’il n’y ait
.dans son traité aucune trace du Libellus, sinon i travers s. Thomas?

1 y aurait lieu de fournir la preuve de ces résultats et d’en marquer la por-
-tée; nous nous excusons de ne pouvoir le faire maintenant, cela nous entrainerait
trop loin. Voici cependant quelques traits de la recension originale. Dans le premier
‘traité, sur la procession de I’Esprit-Saint, les matériaux ne sont pas organisés de la
méme manidre et sont beaucoup plus volumineux que dans ’édition d’André Doto.

_Ainsi, dés le début (début actuel du ms. non pas de ’ceuvre, car il manque un cahier

en téte du ms.) nous trouvons 4 la suite cinquante-deux textes attribués & s. Atha-
“nase (fol. 17-6Y)., Un peu plus loin (fol. gV-16T) cent quarante textes sous le nom de
:s. Cyrille. Or ce n’est qu’exceptionnellement que I’édition de Doto comporte plus de
-deux ou trois citations d’un méme auteur 4 la suite. Des fragments de la recension ori-
ginale ne se retrouvent pas dans I’édition postérieure, telles deux citations de Théoc-
‘tiste, métropolite d’Andrinople et contemporain de Buonaccorsi, sans doute jugées
trop longues par André Doto et de ce fait restées inconnues jusqu’ici (fol. 24T-257;
49"-53") Ces omissions priverent le Thesaurus d’un de ses principaux motifs d’in-
térét. ~ Nous publions plus loin les textes de Théoctiste (pp..433-446), 'un sur
5. Jean Damascene, ’autre sur la procession de I’Esprit-Saint..
/67 Paris BN., gr. 1252, fol. 30T, Texte également omis par André Doto.



Contra Graecos . . 417

Par contre, si Tauteur du traité est Buonaccorsi, Ta difficulté disparait;
il sait 4 quoi s’en tenir sur Porigine de ses matériaux et peut fixer son
choix en toute sireté. '

Autre cas. Quand il veut justifier le fait d’ajouter une définition au
‘symbole, Buonaccorsi propose six autorités: deux de s. Basile, deux de
8. Cyrille, une de s. Athanase et une de Justinien. Les mémes textes,
moins les quatriéme et cinqui¢me, dans le méme ordre et en recension
identique, se lisent dans le traité anonyme de 1292. Dans un contexte
-analogue, le Contra Graecos de 1252 avait proposé parmi d’autres auto-
rités, la premiére de s. Basile, les deux de s. Cyrille et celle d’Athanase 68,
‘Or il n’y. a parallélisme des versions entre les textes du Thesaurus et
-ceux du Contra Graecos que pour les quatriéme et cinquiéme, tous deux

. absents du traité de 1292; pour les quatre autres citations, nous le répé-

‘tons, il y a identité des versions entre le Thesaurus et ce méme traité.
Ne faudrait-il pas conclure dans ce cas que c’est le Thesaurus qui em-
‘prunte, au traité anonyme d’une part, et au Contra Graecos d’autre part?
Dans I'hypothése contraire, comment expliquer que 'anonyme se sé-
pare du Thesaurus juste dans Iespace ou celui-ci utilise le Contra Grae-
.cos? Comme i 'une ni I'autre de ces solutions ne sont satisfaisantes, et
que celle de 'identité d’auteur pour les deux ouvrages supprime la diffi-
«culté, on admettra celle-ci comme la plus vraisemblable.

En effet, lorsqu’un auteur travaille sur des matériaux qu’il a lui-méme
réunis, sa liberté dans leur agencement est beaucoup plus grande que
«celle d’untiers, qui les lui emprunterait alors qu’ils seraient déja orga-

‘nisés. Qu’il le veuille ou nbn, Pemprunteur subit une contrainte dont il

me peut s’affranchir dans sa mise en ceuvre nouvelle; des éléments soudés

-erisemble dans la construction originale ont perdu leur individualité

propre, sont déterminés par le contexte 4 un emploi précis; et si, par
surcroit, ils sont anonymes, leur choix sera beaucoup moins éclairé. -

Aucune de ces tares dans le Thesaurus et le traité de 1292 pour 'em-

ploi dés matériaux qui leurs sont communs; dans I'un et 'autre ouvrage
‘une parfaite aisance préside au choix et 4 'organisation des textes; ils
se séparent, se rapprochent en toute liberté. Comme d’autre part leurs
rapports littéraires sont évidents.— qu’on se souvienne du texte em-
prunté 4 Pierre de Tarentaise — il y a quelque chance que la relation

.s’établisse par intermédiaire de I’auteur unique: Buonaccorsi.

88 Thesaurus, ms. 1252, fol. 72V-74%; traité de 1292, ms, Vat. lat. 819, fol. 279;
‘Contra Graecos, col. 504-505.

27 — Arch. Fratr. Praed. - XXI.



418 . Antoine Dondaine

Il n’est pas indifférent qu’André Doto nous ait transmis le souvenir-
d’écrits polémiques de Buonaccorsi autres que son-florilége; le traité-
de 1292 serait 'un de ceux-la. On nous dit, il est vrai, que ces autres.
ouvrages furent écrits en grec; mais il y a quelque chance pour qu’un
Latin ait d’abord composé dans sa propre langue un traité qu'il voulait:
ensuite publier dans celle des adversaires. Nous admettrons donc; au’
'moins 2 titre provisoire, que le traité de 1292 est dd & Buonaccorsi, et-
qu’il paralt postérieur au Thesaurus 6°.

Et si gette hypothese s’avérait erronée, il resterait que le florilege de-
‘Buonaccorsi n’a pu étre composé avant le dernier quart du xime siécle:
les emprunts qu’il fait aux euvres de s. Thomas, de Pierre de Taren--
taise, etc. supposent des délais assez considérables entre la composition.
de ces ceuvres et leur utilisation au couvent de Négrepont.
~ En toute occurrence nous pouvons tenir pour certain que Buonac--
corsi utilisa le Contra Graecos de 1252 longtemps aprés la ruine de
Pempire latin d’Orient, et que le traité était encore au couvent de Né--
.grepont en 1292. Dans ces conditions il n’y a aucune difficulté 4 admettre
que Simon de Constantinople en ait rapporté une copie 4 Péra'aux con--
fins du xmre et du xive siécle. La tradition orientale ‘est bien assurée,;
méme durant la prériode d’absence des dominicains de Constantinople..

‘Le Tractatus contra éi‘roreq Orientalium et Grecorum (ms. Upsal C 685) "°..

Voici un autre traité resté anonyme mais qu’une information inci--
dente nous permettra de mettre lui aussi au nombre des travaux polé--
miques des dominicains d’Orient. B. Altaner, qui attira naguére [at--
tention sur cet ouvrage, avait déja relevéisa finale, par ldquelle on appre--
nait qu’il avait été composé 4 Constantinople en 13057%; la nouvelle-

89 Buonaccorsi fait allusion 4 une autre ceuvre dont il serait I’auteur. Aprés la:
citation du texte. du métropolite Théoctiste sur Jean Damascéne (cfr. ci-dessus,
n. 66), il ajoute cette observation: « Nota diligenter hic et in sequentibus, quod « so--
Jus enim causa Pater Spiritus Sancti» nunquam invenitur dixisse Damascenum,.
sicut probavimus:bene in sex damascenis; set videntur Greci corruptores librorum
addidisse, et hoc in xiii® capitulo, ubi agitur de ista materia. Et quia Damasceni liber-
archiepiscopi Andronopolis et aliorum de partibus Constantinopolis sic habent, ideo
predictus archiepiscopus volens intentionem Damasceni salvare sic exponit» (ms.-
1252, fol. 25V). Voyez di-apres, p. 436.

70 Fol. 100T-108T.

71 B. Altaner, Die Kenntnis des Griechischen in den Mlss1onsorden.. . Zeit--
schrift  fur Klrchengeschlchte, Dritte Folge IV, LIII (1934) 472 et n. 117. — Cfr..
R. Loenertz, Autour du traité..., p. 361, n. 2.



" Contra Graecos - 419

information 4 laquelle nous faisons allusion vient compléter - celle-la.
Au cours du quatritme chapitre 'anonyme, aprés avoir cité un texte de
s. Athanase, poursuit: « Per hec ultima verba Athanasii patet responsio
ad questionem quam dominus Kalo-Iohannes, nuper depositus de pa-
triarchatu Constantinopolitano, novit fratribus nostri ordinis, scilicet
predicatorum, ita dicens: De Christo Deo scriptum est... » (fol. 101vb) 72,
Nous avons donc bien affaire 4 une ceuvre d’un dominicain de Péra, dés
la sixi¢éme année de la fondation du couvent par Guillaume Bernard,
4 la naissance de la Société des Freres Pérégrinants; nous devons la
décrire. :

Le titre « Contra errores Orientalium et Grecorum » pourrait laisser
croire que le traité déborde les cadres de la polémique avec les Grecs;
. il n’en est rien; il est au contraire beaucoup plus concentré que celui
dont nous venons de proposer Iattribution 4 Buonaccorsi. Il se déve-
loppe sur trois thémes: la procession du Saint-Esprit; le schisme; obéis-
sance au pape, téte du corps mystique qu’est I'Eglise. Comme le pré--
cédent traité, il se divise en onze chapitres. En voici I’énumération,
telle qu’elle se lit en téte de I’ceuvre: o

« In nomine domini amen. Incipit tractatus contra errores Orientalium et
Grecorum. Ut facilius inveniatur quod queritur, presens tractatus per xi ca-
pitula distinguitur.

De triplici Orientalium errore et eiusdem viciosa defensione: cap. I.

De verbis ewangelii ‘Spiritum Veritatis qui a Patre procedit” cap. II.

De verbis ewangelii ‘quia de meo accipiet et annunciabit vobis’: cap. III.

Quomodo doctores Orientalium multxphclter ostendunt Spiritum Sanctum
esse a Filio: cap. IV. : :

Quomodo ecclesia Onental:um confitetur ‘Spiritum Sanctum esse et pm—
cedere a Filio: cap. V.-

Quod contra dicta sanctorum patrum Orlentales Romane ecclesie errorem:
imponunt: cap. VI.

Quomodo symbolum in primo concilio editum est et in secundo concilio
augmentatum per additionem de processione Spiritus. Sancti_ a Patre et
Filio: capitulum VII.

De anathemate quod quidam falso obiciunt Latinis:. cap. VIIIL.

" Quod contra symbolum Orientales per se sibi faciunt ecclesiam specnalem,
et per hoc recedunt ab universalis ecclesie unitate, que cons1st1t in duobus:
cap. IX

72 Jean XII Cosme fut déposé définitivemient le-21: aoQit 1304.



420 Antoine Dondaine

Quod Romanus pontifex est caput corporis mistici et universalis rector

tocius ecclesie: cap. X. . 7
Qui sunt reputandi scismatici et de periculo ac pena ipsorum: cap. XI.

De triplici errore Orientalium et eiusdem viciosa - defensione: Capitulum
primum. De Orientalibus circa quedam saluti necessaria notabiliter errantibus
et errores suos indebite defendentibus verificari videtur quod propheta[m] in

* Psalmo dicitur « Erraverunt ab utero loquti sunt falsa ». Primo siquidem con-
tra doctrinam sanctorum patrum et contra usum sui ecclesiastici officii,
unius vere fidei confessionem quantum ad Spiritus Sancti processionem perver-
unt. Secundo contra salutiferum symbolum, in quo confitemur unam sanctam
catholicam ecclesiam, ipsi per se sibi ecclesiam faciunt, Tercio contra statuta
generalium synodorum obedientiam Romane ecclesie ab omnibus fidelibus
debitam abiciunt. Sicque a multis retroactis temporibus erraverunt ab utero,
idest deviaverunt a materna informatione sancte Romane ecclesie et a pa-
ternis tradicionibus sui ritus. Et ut defendere possint errores... ».

Explicit) «... indebito imponuntur. Ad honorem .Domini nostri Ihesu
Christi et utilitatem universalis ecclesie pro directione errantium et cautela
conversantium inter eos conscripta sunt hec, apud Constantinopolim, anno
Domini MCCC quinto ». Sed grosse transsumptum anno Domini MCDXVI
in Constancia ubi tunc concﬂmm generale celebrabatur.

A P'exemple du Contra Graecos de 1252, le traité dont nous venons

de proposer Pattribution & Buonaccorsi et son florilége prétendaient
- réfuter P'ensemble des erreurs des Grecs; celui-ci restreint la polémique
aux questions essentielles. La premidre, celle de la procession de I'Esprit-
Saint, ne pouvait &tre omise. Si du point de vue dogmatique ¢’était celle
ol Grecs et Latins étaient les plus proches, c’était aussi celle oit 'on se
comprenait le moins. Chacun aurait cru abandonner une vérité révélée
A céder sur cet objet. De fait, 'extréme précision des formules de la théo-
logie latine ne permettait plus de renoncer au Fikiogue. Et les Grecs, 4

de rares exceptions prés, n’étaient plus alors capables de s’élever 4 une
spéculation si élevée: ¢’était plus par fidélité a leur tradition que pour
des raisons théologiques qu’ils ne pouvaient concéder la formule latine.
Le polémiste dominicain de 1305, comme son confrére un demi-siécle
plus tot, suit les adversaires sur leur terrain. Les Peres! Voila ce qu’ils
disent "3, L’argumentation est nerveuse; richement documentée. Ce-
pendant I'ceuvre n’a rien d’un florilége, sinon 4 la maniére de la seconde
partie du Contra errores de s. Thomas; mais notre controversiste fait
une plus grande place au raisonnement.

78" La démarche est celle-ci: les Grecs disent ceci; les Péres disent le contraire
(cuius tamen contrarium dicunt sollempnes orientalium doctores).



Contra Graecos - 421

Un trés grand nombre des autorités proposées sont tirées du Contra
Graecos de 1252. Pour les autres nous n’avons pu obtenir la certitude
d’une utilisation directe du Thesaurus, ni du Contra errores de S, Tho-
mas, ni du Libellus. Si des matériaux sont communs, il y a aussi d’im~
portantes variantes et corrections dans les textes cités. Ceux des homé-
lies sur le symbole, du Pseudo-Chrysostome, qui étaient déja dans le
Thesaurus, ne sont pas cités 4 travers Buonaccorsi mais bien d’aprés la
recension des Sentences de Pierre. Lombard.

Sur le probléme historique de P'addition du Filiogue, nous savons
déja que le traité propose la méme solution que Simon de Constanti-
nople ™: c’est le concile romain tenu par le pape Damase (380), avant
le ITe concile cecuménique, qui définit la procession ab utroque, contre
des hérétiques latins affirmant que I’Esprit était engendré par le Fils;
le concile de Constantinople de 381 approuva cette addition au sym-
bole de Nicée. Comme fr. Simon, le polémiste fait appel au témoignage
d’Alexis Aristéne, auteur grec du xme si¢cle qui jouissait d’une grande
autorité parmi ses compatriotes.

Le schisme introduit dans 'Eglise par les Grecs leur est vivement
reproché. La scission de P'unité du corps s’oppose a la vie; il en est de
méme pour le corps mystique: tout ce qui est séparé perd la vie surna-
turelle. Or I'unité de ’Eglise se noue dans I'obéissance des membres au
pontife Romain, qui est la téte du’ corps mystique: puisque les Grecs
refusent cette obéissarice et veulent former une église propre, ils se $é-
parent de P'unique Eglise. C’est la premiére fois ¢u'un de nos polémistes
pergoit si clairement la gravité du schisme comme tel, atteignant non seu-
lement la société chrétienne extérieure mais le corps mystique, la société
spirituelle surnaturelle. En conséquence il insiste davantage sur ’obéis-
sance et la soumission au pape, laissant de c6té les problémes secondaires.

Il y a lieu de noter deux traits particuliers. On a lu plus haut une
allusion 4 une question soulevée par le patriarche déposé. Le controver-
siste est assez précis sur cette affaire. D’olt Ton peut conclure que dés.
leur retour 2 Constantinople, les dominicains avaient reprls les conver-
sations théologiques avec I’Eglise grecque.

Deuxiéme trait. On accuse les adversaires de fals1ﬁer les textes, et
Maxime Planude est cité comme exemple:

« Et ut defendere possint errores in quibus pertinaciter, proch dolor (1}
perseverant, quidam eorum scripturas corrumpunt, sicut fecit kalogerus no-

7 Fol. 104*P-1047%, Cfr. ci-dessus, pp. 392-393.



422 . Antoine” Dondaine

mine Maximus, qui nuper obiit in Constantinopoli ®. Nam de latino in gre-
cum ‘transtulit librum De trinitate magni doctoris sancti Augustini, quem
quinta ycumenica synodus connumerat doctoribus. orthodoxis; processionem
vero Spiritus Sancti a Filio in eodem libro traditam, dictus kalogerus sub-
ticuit et suppressit, profecto falsarii et non translatoris functus officio, et non
solum hominibus mentitus sed Deo » (fol. 1007),

Cette accusation ne -laisse pas de surprendre; ne reposerait-elle pas
sur une information insuffisante? Maxime Planude avait traduit le De
Trinitate en un temps ol il s’était rallié aux Latins, sous Michel Paléo-
logue; sa version est irtéprochable 8. Le polémiste ne 'aurait-il connue
qu’d travers un florilége grec? Ou bien des copies « expurgées » auraient-

 elles circulé aprés le retour'de Maxime au schisme, au temps de 'em-

pereur Andronic II? On ne peut toutefois soupgonner la loyauté de
P’accusateur; il sait excuser l'adversaire de fausses imputations. Avant
de mettre le point final 4 son traité, il fait cette déclaration:

«Porro illa solum in hoc tractatu notata sunt, que communiter omnes
tangunt; multa etiam erronea Orientalibus indebito imponuntur» (fol. 1082),

Il nous a été impossible de remarquer quoique ce soit qui fat capable
de faire deviner I'identité de I'auteur. Si par sa thése sur I'introduction
du Filioque dans le symbole il se rapproche de Simon de Constantinople,
il semble s’écarter de lui par sa culture; il serait plutot latin que grec 77,
Drailleurs il n’est pas le seul & proposer cette explication historique avec
fr. Simon; nous allons la retrouver sous la plume de Barthélemy de
Constantinople. -

% On ne savait trop si Maxime Planude n’avait pas vécu jusqu’au-dela de 1310
{cfr. K. Krumbacher, Geschichte der byzantinische Litteratur, Munchen 1897,
P. 543). Voila qui permettra de fixer ce terme 4 1 30 5 au plus tard, année de la com-
position du traité.’

- . Que l'on en juge par ces deux exemples:

Maxime Planude (ms. Vat. gr.'606).’ Augustin, De Tnmtate (PL. 42).

O3 upévror dwwdpcla Aépew Svi 6
Ivebpa. 10 Gyov odyi xai éx vob Yiod
Eumogederar (f. 637 lin. 13).

*AAR Bvdeibig did. navakifiov dhAw-
oev, wiy udvov e o Iazeds dArd al
& 100 Yiot dxmogebeafar 6. Ivstpa vo
dywv (f. 63V lin. 18-19).

«Nec possumus dicere quod spl-
ritus Sanctus et a Filio non procedat »
(IV, col. 9o8).

_ «Sed demonstratio per congruam
51gr11ﬁcat10nem, non ' tantum- a ‘Patre,
sed et a Filio procedere Spiritum Sans
ctum» (IV, col. go8).

7 Nous voyons un indice de cette origine latine dans le fait qu’il cite daprés
Pierre Lombard les textes des homélies' du Pseudo-Chrysostome.. :



Contra Graecos 423

-Barthélemy de Constantinople. ,

Dans la méme année qui vit la composition du Contra errores Orien=
-talium Barthélemy de Constantinople remaniait le traité de 1252. Comme‘
:son nom parait le suggérer, ce religieux était sans doute né sur les rives
_du Bosphore. Quand et ol était-il entré chez les dominicains? Concédons
tout de suite que nous l’1gnorons, Barthélemy nous est connu par le seul
en-téte de I’édition remaniée du Contra Graecos.

L’intérét de cette reprise de I'ceuvre vieille d'un demi siécle est somme
toute secondaire; les enrichissements apportés ne lont pas modifiée
:substantiellement. Une correction toutefois mérite 'attention. Barthé-
lemy renonga au concile «in partibus Occidentalibus » pour adopter la
thése alors en faveur chez les polémistes dominicains. Ce fait lui-méme
serait de peu d’intérét si Barthélemy, 4 Pencontre de son confrére ano-
nyme et de fr. Simon, ne nous donnait enfin le texte d’Alexis Aristéne
«dont tous trois se réclament. Comme ce texte ne se lit plus dans ’abrégé
«des canons qui circule sous le nom d’Aristéne, ni dans les scolies 2 cet.
abrégé dont il est I'auteur, nous le citerons tel que le donne Barthelemy
en traduction latine 78,

«... non post septimum  concilium sed in secundo concilio facta est hec
additio « et non a Patre tantum, aut a Filio tantum sed a Patre et Filio etc. ».
Quod miultis possumus probare argumentis. Primo’ex verbis Magni Maximi...
— Item ‘per ea que testatur dominus Allexius Aristinus, magnus cartofilax
Sancte Dei ecclesie, in suis canonibus quos abbreviavit ex sex ycomenicis

78 L’abrégé des canons (Synopsis canonum omnium...) parait plus ancien
qu’Aristene. La citation de Barthélemy prouve que l’erreur d’attribution est an-
cienne. — Nous avons consulté les éditions de H. Justel, Bibliotheca juris canonici
veteris, t. 11, Paris 1661, pp. 673-709; G. Beveregius (W. Beveridge); Synodicon
sive Pandectae canonum SS. Apostolorum et conciliorum..., t. IT, Oxonii 1672 (aprés -

" . la'page 188; sur feuilles non paginées). Dans cette édition le texte de la Synopse est *

accompagné des Scolies d’Aristéne (authentiques). De méme dans PG 137-138.
Synopse seule: PG 133 col. 63-113. — G. Genebrardus, De Saricta T'rinitate libri
tres contra huius aevi trinitarios..:, Patis 1569 (liv. 3, p. 205), dit posséder un frag-
‘ment de-1a° Synopse ou il lit le texte en question: « Historici illam insitionem factam
dictifant in Lateranensi tertio (scil. concilio), sed si non fallit Alexius ‘Aristinus dia<*
conus Constantinopolitanus in fragmentis, quae penes me habeo ex ipsius libro qui’
inscribitar ZwonTixdy Ty Slww xavévaw Thv éxtebévrow mapd THY oinovusvmwv
aylov & ocwddwy xal Tdw ,usm&) ToY adTdYy TOoTUNGY, ea fuit’ multo antiquior.
Nempe. in - Roinano- concilio, ‘quod Damasus pontifex sub tempora’ Constantmo-
politani primi collegit adversus 7ijg vionavolag: algsdw ut ipse’ loquitur..: .



424 Antoine Dondaine

synodis ac_aliis particularibus celebratis infra illorum' tempus per diversa
tempora et loca. Dicit enim in eorum principio sic: « Edicio ‘catholice fidei,,
quam sanctissimus ‘papa Damasus misit ad Paulinum Antiochenum episco--
pum sic ait: Post Nicenam synhodum celebrata est synodus Rome ab episcopis
catholice fidei, qui addiderunt symbolo Niceno de Spiritu Sancto quod pro-
cedit a Patre et Filio. Et hoc factum est ad extirpationem erroris tunc noviter
exorti, quo quidam ausi sunt ore poluto dicere Spiritum Sanctum gigni a.
Filio quemadmodum Filius a Patre ». Item quis sane mentis... » 7°

Quand aprés avoir lu ce texte on se reporte au traité de Simon de

» Constantinople adressé & Jean le Nomophylax, on peut étre assuré que:

fr. Simon lisait un texte identique dans la synopse; s’il ne le rapporte-
pas mot & mot, il en dit bien le contenu. Et il en est de méme de P'ano--
nyme de 1305. Il y a donc 14 trois témoins de ce texte, encore en téte de
la synopse au début du xive siécle. Qu’il ait représenté une opinion
erronée, la chose importe peu; nous constatons seulement qu’il a dis~-
paru 89,

D’autre points de contact entre le Contra Graecos remanié et les- -
écrits de Simon de Constantiniople pourraient étre mis en évidence; ils.
prouveraient I'autorité dont jouissait alors ce grand religieux ‘au couvent
de Péra. Mais C’est la un chapitre qui n’appartient plus 4 notre sujet 8,

La réédition du Contra Graecos 3 Constantinople en 1305 est la.
preuve décisive du maintien de la tradition orientale du traité jusqu’a
cette date. Elle sera assurée dans la suite du x1ve siécle par un certain.
fr. Pierre, dont un écrit polémique anti-grec est conservé dans les ma-
nuscrits A. I. 32 de la Bibliothéque de I’Université de Bale et Arsenal.
763, et par fr. Philippe de Péra: 'un et I'autre connaissent le traité et
lui font de larges emprunts 2. s

7% N fol. 66;'W fol. 12V, ~ La lettre de- Damase 3 Paulin d’Antioche est moins:
explicite que la citation qu’en donnait Aristéne (ou le Pseudo-Aristéne); il n’y est
pas question de I’hérésie selon laquelle I’Esprit-Saint aurait été engendré du Fils..
Cfr. PL 13 col. 358. ) .

80 Cfr. Ci-dessus, p. 392, n. 21; ms. Upsal C .683, fol. 104T?-10472,

81 Aprés Philippe de Péra (ci-dessus, p. 393), nous avons.mis sous le patronage>
de Simon Popinion qui‘avait cours chez les fréres précheurs d’Orient 4 ’aube du:
x1ve siécle sur P’addition du Filioque; il reste possible que Simon I’ait empruntée a.
P’un de ses confréres, car nous n’avons pas la preuve que la lettre 4 Jean le Nomo-
phylax soit antérieure 4 1305. ,

82 Nous pouvons préciser que fr. Plerre utxlisaxt un manuscrlt du type de Vi.
— Le ms. Arsenal 763 est celui qui était 3 Saint-Victor au temps d’Echard, sous:
la cote 283, Cfr. Script. Ord. Praed. I, 47s.



Contra Graecos . . . 423

Le Contra Graecos au temps de conciles du XV® siécle.

Les tractations avec les Grecs au cours de la premiére moitié¢ du-
xve siécle donnérent un regain ‘d’actualité au Contra Graecos en Occi-
dent. C’est de cette époque en effet que datent le plus grand nombre des’
copies conservées; sur les vingt Mss. que nous avons recensés, seize
sont de ce moment. Le Contra errores de s. Thomas mis & part — qui
doit sa célébrité au renom de son auteur —, aucun. écrit de la polémique
anti-grecque n’a connu pareille diffusion; le plus souvent il ne s’est
conservé qu'un ou deux témoins manuscrits de nos traités. Or, dans
le cas du Contra Graecos, ce n’est certes pas la célébrité de son auteur
qui a joué en sa faveur: 'ouvrage s’est imposé par son contenu aux théo-
logiens des conciles. Plusieurs fois ceux qui possédaient le traité de
s. Thomas ont encore voulu bénéficier de la documentation fournie par
le dominicain anonyme; quatre manuscrits au moins conservent les deux
traités réunis 8. Mais mieux que cela, les noms de quélques -uns des.
propriétaires de copies du Contra Graecos 111ustreront son. histoire au

~ xve siécle.

Le codex 1588 de la Bibliothéque Nationale de Vienne appartint &
Henri (Vogelsang) évéque d’Ermland au temps du concile de Constance.’
Relié par la suite avec deux autres traités — ceux-ci copiés en 1430-'
1432 pour l’éveque Frangois Kuhschmalz, un des successeurs d’Henri —,
il testa jusqu’a la fin du xvire sidcle dans la bibliothéque ep1scopa1e.
Vers cetemps il vint entre les mains de Lelbmz, qui-le donna au Prince’
Eugéne de Savoie 84,

Le cardinal Guillaume Fillastre, dont le role au concile de Constance
est bien connu %, fit exécuter une copie du Contra: Graecos. De sa bi-
bhothéque celle—c1 passa au, Chapitre de la cathédrale de Reims, dont
Fillastre avait été doyen avant d’étre élevé aux honneurs; et du Chapitre
le manuscrit fut transféré 4 la Bibliothéque de la ville: Cest notre actuel
ms. Reims 626. ‘

Décrivant le manuscrit de Navarre, Jacques Echard a eu soin de no-
ter qu’il avait été copié & Bale pour Gilles Charlier, théologien et porte-
parole du concile dans I'affaire de Bohéme %.

8 Mss. B, E, N, V& J

8 Cfr. M. Denis, Codices manusc. theolog1c1 Vindobon. latini, Pars II%, cod.
dogmatici, DCX, col. 1374-1375.

8 Voir notamment N. Valois, La France et le Grand schxsme d’Occident, t. v,
Paris 1902, passim.

8 Son discours est imprimé dans Mansi, Concil. Ampliss. collect., t. XXIX,



426 Antoine - Dondaine

Une des plus riches collections d’écrits de la polémique anti-grecque
dans lesquelles nous trouvons notre traité est le codex A. VI. 15 de P'U-
niversité de Bale. Ce volume fut exécuté pour Jean de Raguse, dont
I’action au concile et dans: les tractations soit avec les Bohémiens, soit
avec les Grecs a fait un personnage de premier plan. Lors de son décés
sa . magnifique collection de manuscrits resta au couvent dominicain
de Bale. Cest de la qu ‘elle passa 4 I'Université, au temps de la Ré-
forme %7,

Quand il n’était encore que théologien du concile de Bile, le futur
cardinal Jean de Torquemada fit aussi transcrire 4 ses frais le Contra
Graecos. Cette copie est conservée dans le manuscrit Vatican latin
4260 88, Dans ce volume notre traité fait suite au Contra errores de
s. Thomas, achevé de copier 4 Bale le 20 octobre 1433. Il est trés pro-
bable que les deux traités furent transcrits au méme moment. Le pos-
sesseur devait porter un intérét particulier aux ceuvres contenues dans
ce volume car il le faisait suivre dans ses bagages quand il se déplagait.
Il y copia de sa propre main, lors de sa mission en Allemagne en 1439,
4 Nuremberg, un autre traité, contre les hérétiques Vaudois 82,

Cette belle couronne de noms autour du Contra Graecos nous dis-
pense d’insister davantage; elle prouve que les- théologiens catholiques
qui devaient discuter avec les Grecs pour préparer 1'Union, signée a.
Florence en 1439, ne trouvérent pas de meilleure source, pour se docu-
menter sur les problémes controversés, que le traité anonyme écrit par:
un dominicain deux siécles plus tdt au couvent de Constantinople.
N’est-ce point 13 un magnifique témoignage en sa faveur?

col. 868-971. — Outre ce discours et les réponses secondaires, Charlier a laissé un
récit de la premidre ambassade du concile 3 Prague (1433); elle est imprimée dans
Palacky, Monum. concil. gener. s. XV, t. I, Vindobonae 1857, pp. 361-700. — On
peut encore consulter utilement sur Gilles Charlier la notice qui lui est consacrée
par J. Launois, Navarrae gymnasii... historiae..., Opera Omnia..., t. IV, pars I3, Co-
loniae Allobrog. 1732, pp. 565-567.

" 87- Sur cette bibliothaque, v. P. Schmidt, Die Bibliothek des ehemaligen Domi-
nikanerklosters in Basel, Basler Zeitschrift' fir Geschichte und Altertumskunde, '
Bd. XVIII, pp. 160-254.; B. Altaner, Zur Geschichte!der Handschriftensammlung
des Kardinals Johannes von Raguse, Historiches Jahrbuch 47 (192%7) 730-732.

88 Ci-dessus, p. 325, n. 2I. .

89 Au fol. 2097, & la fin du traité « De Valdensibus » (de’ David" d’Augsbourg)
se lit cette attestation: « Exphcxt iste tractatus in Nuremberga scrlptus festmanter
‘ per magxstrum Johannem de Turrecremata .



- Contra Graecos ;1.2_7

‘Au terme de cette longue course le lecteur sera tenté de §'interroger
avec une légére pointe. d’inquiétude: ’enjeu en valait-il la peine? Ce
sentiment naitrait-il de la trop grande variété des motifs rencontrés?
L’esprit n’a pu se reposer en route sur des faits simples mais décisifs
pour ’évocation des grandes lignes de la réalité historique. Jetons ce-
pendant un regard sur le chemin parcouru; peut-étre verrons-nous
mieux se dessiner dans cette vue rétrospective les traits essentiels de
T'enquéte.

Au départ, c’est la un fait incontestable, le monde religieux grec,
les sources' de sa pensée, sa tradition étaient 2 peu prés herméti-
-quement fermés aux Latins. On sait & quelles bribes se réduisaient les
survivances des anciens contacts. Ce n’étaient plus que des vestiges, ou
bien des échos 4 peine perceptibles. Chez un Pierre Lombard, qui ne
bénéficia point de Pceuvre d’un Hugues Ethérien, chez un Anselme de .
Havelberg, qui eut cependant P'occasion de rencontres réelles, I'au-
thentique tradition grecque se trouvait des plus réduites. Un siécle plus
tard des voies sont ouvertes; les théologiens latins réapprennent les
Péres oubliés. S. Thomas compose sa monumentale Chaine d’Or sur
les quatre Evangiles; Matthieu d’Aquasparta peut produire une magni-
fique couronne de textes patristiques grecs sur la procession du Saint-
Esprit..

Dés le Contra Graecos de 1252 Papport nouveau est cons1derable
la trame d’autorités, Péres et conciles, y est richement montée, solide
malgré des imperfections de détail. Peut-étre méme faudrait-il reculer
jusqu’a 1234 les premiers bénéfices du travail des fréres précheurs de
Constantinople, car Ia relation des nonces de Gregonre IX est de]é étayée
d’une documentation de choix. _ ‘ '

La part des ordres mendiants dans cette nouvelle prise de contact
avec I'Eglise de Byzance fut prépondérante: celle des fils de s. Francois
davantage dans les missions diplomatiques qui leur furent confiées par
la papauté; celle des fréres précheurs sur le plan intellectuel des contro-

-~ verses théologiques. Car c’est un fait, presque tous les écrits de la polé-
m1quc latiné ‘anti-grecque 4 cette époque’ sont d’orlgme dominicaing;
iln’y a d’exceptlons que pour Nicolas, de Cotrone — qui d’ailleurs était
grec de naissance.—, et pour. Raymond Lulle, lequel suit une voie pro-



428 } Amoi'né Dondaine

pre, sans rapport avec les écrits des Péres *0, Matthieu d’Aquasparta est
trop redevable au Contra Graecos pour étre excepté, Or, ce qui carac-
térise les travaux dominicains, c’est qu’ils furent tous entrepris, celui
de s. Thomas mis 4 part, en terre grecque. Leurs auteurs bénéficiérent
‘du contact immédiat avec I’Eglise byzantine, dont ils pergurent mieux
les faiblesses et les erreurs, mais aussi accédérent sans intermédiaires.
aux sources de sa pensée. Si les objets dé la polémique posérent des li-
mites, souvent ‘étroites, au champ de leurs enquétes, ils les obligérent
aussi & multiplier le nombre des témoins interrogés. Ce n’est point par
hasard que I’anonyme de 1252 et Buonaccorsi nous ont transmis des
piéces d’une extréme rareté; ils recueillaient les matériaux nécessaires.
3 leur ceuvre apologétique. Y eut-il jamais, de la part des Latins, sem-
blable effort pour découvrir la tradition grecque ses Péres et leur
pensée authentique?

TEXTES

L. Fragment final d’une letire de Germain II, patriarche de Constantinople®

Cette pitce est précédée d’un bref prologue du polémiste dominicain;
nous le reproduisons par maniére d’introduction. Le titre placé ici en téte du
texte grec est dans le manuscrit en haut du feuillet, & droite (617); il n’est pas
de la méme main que la copie de la léttre. Sans doute est-il dQi au dominicain.
Sur le méme feuillet, 4 gauche, én haut, se lit cette mention d’une autre main:
« Germanus fuit patriarcha Nichenus tempore Kalogianni Vatacii» (Jean IIT
Ducas Vatace, emp. de 1222 4 1255). Les textes entre [ ] sont ajoutés dans.
les marges ou interlignes; les { > signalent nos additions.

« Germani scismatici quondam Niceni presulis maledicta et blasphemias,
quas contra sacramentum Latinorum ore nefando protulit et manu temeraria.

90 Mss. Clm. 10497, 10544; Vatic. lat. 9344. — Imprimé par 1. Salzinger, B. Ray~
mundi Lulli... Opera omnia, t. II, Moguntiae 1721-1742, pp. 10-ss. — C’est un dia-
logue 3 trois: d’abord entre un Grec et un Latin, auxquels s’adjoint un Sarrasin en
quéte de la vérité. — G. Golubovich, Biblioteca... della Terra Santa, t. I, p. 378, en
donne un résumé succinct. Cfr. J. H. Sbaralea, Supplementum... ad Scriptores.
trium ord. S. Francisci..., ed. nova, Pars III, Romae 1936, p. 30, n. 207.

1 Ms. Vat. lat. 4066, fol. 617-617. Voir ci-desus, pp. 376-378.



Contra Graecos

429

scripsit, equanimiter prorsus non ferentes, post illa que in disputatione fer-

mentati et azimi dicta sunt aliqua superaddenda esse licet breviter -estima-

vimus, ne dum lecta contra fidem suppresso quodam silentio percurrimus,
merito rei sceleris [a Veritate] arguamur. Scribens igitur dictus blasphemus
epistolam cuidam 'nobili domine de Constantinopoli, sic de misterio Lati-
norum verbo ad verbum in suo greco post cetera loqududtus est:

« Si vis autem scire qua ratione a
communione azimi avertimus nos in
brevi totum dicam. Tria sunt que nos
persuadent abstinere ab eo. Unum

.5 quidem quia prophete Christum sacer-
dotem nominant secundum ordinem
Melchisedec et non secundum ordi-
nem Aaron. Melchisedec artos et vi-
num obtulit. Aaron vero post sacrifi-

1o cium animalium, azimos etiam obtu-
lit. Scriptum est enim: « Non ascendet

artos fermentatus super altare meum »’

Igitur offerentes azima non. credunt
quod venit Christus, qui secundum
1s ordinem Melchisedec est sacerdos.
[Signum enim adventus Christi et
eius qui in ipso est sacerdotii panis
\perfectus est et vinum; et propter
fermentatum et azimum distinguitur
20 Melchisedec ab Aaron]. .Aliud, quia
Tudei pecus perfectum et immacula-
tum accipiebant ad pasche sollemp-

11 Cfr. Levit. 2,.1x; 7, 12 15 Mel-
chisedec ms. cor. ex Aaron

T'gouovo’ fpevinod mazvoidoyov
Nuddag placenuior xate Tob dyo-
dvrov odparog Tob xvglov Hudy
*Inoot Xptorod.

Ei 0éheis 62 yrwploar St tiva

Adyov iy xowwwiay vob alduov.

Greotoepduela, év JSAlye TO WY
dod. tpla elol Ta melbovva wuds
Gréyeofar 88! adrod. “Ev uév éovw
dte ol mpogifras iggéay tov XgioToy

OvoudCovor xard iy vdéw Mel-
' yroedéx, ob navd vy vdkw > Aagdr.

6 8¢ Melyioedén dgrove xal olvov
moooépepey, ¢ 0¢ *Aapww uera Trp
Lwobvalay xai &lvua mpooépegey.
yéyoanze.. ydp: . «odx dvaPijoeTta
dprog [vuwrde dmi 10 Ovolaoti)-
oy pouvn. Aowmov of mgoopégovres
70 dlvpa ob miovedovow v fAGey
6 Xoiotds 6 xava iy vdEw Mel-
yroedén  iepovoyde. [onueloy ypdg
vfjg magovolag To§ Xpiorod xal

- Tijc ®avr’ adrov lspwovvns 6 TéAeiog

¢

dprog xal 6 olvds dote, xal &v Tjf

dragpogd Tod Glduov xol Sviduov ¢
Mehyioedén mooc tov *Aagaw dia-
avéllevar] “Ervegov. oi ’lovdaiot
medBaroy tékeiov xal duwupov EAdu-

1 fgerinot: leg. alperinod  Nuéag:
leg. Nuixalog  @raognplos: leg. Bracen-
plbae 10 isgéav: leg. isgéa = 16 yé-
yoanre: leg. yéyoamrar’ )

10

20

25



15

a5

30

430

Antoine Dondaine

nitatem, Latini autem inperfectum
et reprehensibile offerunt in sacrifi-
cium, scilicet azimum, Sacrificium
vero pascha est: « Pascha autem no-
strum immolatus est Christus» in-
quit Apostolus. Ergo iudaicum pasca
melius est sacrificio Latinorum. Ter-
cium capitulum est quod apud Vetus
testamentum et iudaicam culturam
infima et inperfecta non erant ac-
cepta Deo [sed hodibilia omnino].
Infimum autem et inperfectum est
azimum. Si dicet Latinus quod san-
ctificatur et efficitur corpus Christi;
quomodo id, quod odibile est et re-
pulsum apud Deum tanquam inutile,
sanctificabitur? 8i in Veteri testamento
infima -et inperfecta refutabat Deus,
quomodo acceptabit nunc, quando
gratie .perfectio illuxit et sol iusti-
tie umbram legis solvit et extermi-
navit? Preterea, quis sustinebit simul
cum Tudeis sollempnizare? Etenim
maior iudaicarum festivitatum fuit
esus azimorum: Habebam: et alia
[multa] tibi scribere sed propter mul-
tiloquium dimitto. Tu ' vero, usque

ad mortem: tradite a patribus - tuis

fidei at(t)ende et satage ne superens
ex deliberatione a veritatis inimicis,
ut celesti regno digna habearis. Quod
g‘t‘ fiat, fiat. Amen ».

-4 I Cor-5,7 10 non (jfol. 61%%)

erant

Pavoy el vy 106 Ildoya Sogrip.
ol 0¢ Aarivor 70 dreddc xal émi-
poyov mpocpéoovaw dlvuov cig Bu-
oloy. ) Ovolo 6¢ Ildoya doriv. 10
yap Ildoya fudy dmép fjudy éviby
Xototds, gnoly 6 *Andorolos. Aot~
7oy 10 fovdainoy Ildoya wupeirTdy
govv vijg Aavwindjc Bvolag. Tolvov
népdAator, St xal mapd Tff mwodod
nol lovdainf] Aovpely vd xolofa
nal dredj Gmpdedexta foav TH
Ocp [nal piontd movreddg] xo-

104

XoBov 88 v0 dlvpov xal dredde. e

8¢ Adyer 6 Aavivos Gte aymé‘swz ol
ylverar  oduo ngrov, wds  T0
wooduevoy  mapd  To8  feof  xal
amootpepduevoy g nolofov dyua-
obfjoetan; el yap v Tf] madud Td
xolofa  nal drer] dmeoteépevo,
g mooodésevan viv, &re 1. Tis
ydorros  vedsidrne Emélapyor  xal
6 ffhog Tijs Sunaroaidvng Y ORIy
700 vouov dledvoe wal - Hpdvicer;
wat tlc GvéEevar ovvsogrdtsw 10l
“Tovbalowg; 1) yag peylotn vdv

lovdain@y Sogriv 7 an,uoq)a'yLa‘

éotly. Elyov nol dAAa ToAAd ToLod-

T yodyar. Sk 68 T nolvlowav.

dpigue. od 08 péyer Bavdrov Tij
mazgomagaddrov -cov mioTews dvr-
éxov, xal omedde ui) vixnbijc xard
mpoaipeow mo TV ic dAnlsiag
8yDodv, Wva. Tijc Tdv odgavdy Bact-
Aslag d&wwbijc. 6 xal yévono yé-
YOLT0.

61%)  dGmgdadexva
Enélapype.

11 gredij (fol.
21 énéhapar: leg.

15

20

25

30

35



Contra Graecos 431

IL. Fragment d’une letire des Dominicains de Géorgie*

. Querite in libro Grecorum in quo fréquenter dicitur Pascha, Pascha,

Pascha, qui nominatur hiberice Zatichi, Cantus Theophanos, qui cantatur se~ |

‘cunda feria post Pentecosten, xviij versu, et invenies sic: « Veni Sancte Spi-
ritus, etc. Quia tu es fluvius deitatis, procedens a Patre et Filio ».

Hoc testimonium perhibent fratres predicaiores, qui sunt in Hiberia, se sic
invenisse, nam libri Hybevorum de greco translati sunt antiquitus.

Super sacrificio de azimo non contradicunt nobis Hyberi, nam scriptum
est apud eos, in vita sancti Georgii de. Monte Sancto, qui fuit interpres. Ille
sanctus Georgius venit Constantinopolim coram imperatore. Et erant in
".curia principis Grecorum principes Romanorum et Armenorum, inter se

conquirentes de diversitate’ que est inter Grecos, et Romanos et Armenos in
sacrificio misse. Et nesciebant invenire rationem. Et dixit imperator ad illum
sanctum Georgium: « Venerande pater, doce nos de. factis istis, nam. nichil
magis ex1g1tur ab imperatore quam recta fides. Ego sum homo iuvenis, ex (er)-
citatus in armis et militaribus rebus, sed in spiritualibus inscius. Tu autem et
libros grecos et hyberos profunde nosti; instiue 1g1tur nos » Respondit ille:
.« O illustris imperator, postquam inter Grecos sepius intraverunt hereses et
s{chismata, cure fuit antecessoribus tuis patribus imperatoribus congregare
_concilia, que diffiniebant quid tenendum et credendum. Inter ceteros autem
hereticos, fuit quidam nomine Apolinaris episcopus Seulecie, qui asserebat
Christum non habuisse animam neque spiritum, sed divinitgs erat ei pro
anima et vegetabat corpus amens. Ille Apolinaris. Et propter hoc congrega-
tum fuit concilium quod dixit: « Confitemur Christum esse Deum verum, et
verum hominem » Verus autem homo non est nisi habeat corpus et animam.
Ad destructionem igitur illius etroris instituerunt-sancti patres, quod in do-
minico sacramento poneretur fermentum quasi vivificum quid et motivum,
-et sal quasi in signum rationis, quod habuit veram animam rationalem; aquam
autem in calice, quia de latere Christi exivit sanguis et aqua. Sed in Latinos
nunquam subintravit error, et postquam semel fidem acceperunt, nunquam ad
.dexteram vel ad sinistram declinaverunt; sed sicut receperunt a beato Petro
principe apostolorum sic tenent. Immo, sicut ipse beatus Petrus accepit a

'

5-6 nous mettons en italiques cetteé annotation du transcripteur de la lettre
8-s8 ce fragment de la légende de s. Georges I'Hagiorite correspond aux §§ 76-78
‘de Pédition latine (d’aprés le géorgien) due au P. Paul Peeters, Annalecta Bol-
landiana, t. 36-37, ann. 1917-1919, pp. 136-138. — Buonaccorsi, Thesaurus, rap-
:porte ce récit mais comme il prend la liberté de remanier la langue, il n’y a

pas lieu de retenir ici ses variantes 9 l'empereur Constantin Ducas 9 erant:
ms erat . 12 dixit (fol. 667) imperator 14-15 ms. excitatus 22 ms vegetatat.

1 Vat, lat. 4066, fol. 65V-66T, — Sur cette lettre, v. ci-dessus, ‘Pp. 378-384.

1o

25

30



10

5

432 , Antoine Dohdaine

Christo in cenam, sic ipsi usque hodie consumant et faciunt. Et non est in
hoc differentia aliqua dummodo sit vera fides». — Quod cum audissent impe-
rator et Romani principes, qui aderant, gavisi sunt vehementer. Sed Armeni
confusi stint multum quando dixit de eis: « Falsa fides nec nomen habet ».

Armeni de azimo consecrant, sed aquam in calice non apponunt, nec ce-
lebrant diem Nativitatis Domini, nec dominicam Annuntiationem per Ga-
brielem factam eo tempore quo ceteri christiani faciunt, sed alio tempore.
Nam in ceteris de facili consentiunt Latinis. Errant autem in hoc, ‘quod idem
esse dicunt in Christo naturam et personam; Latini autem dicunt unam per-
sonam et duas naturas, idest divinam et humanarn

Confitentur Hyberi, et scriptum habent « omnis error qui fuit per Roma-
nam ecclesiam destructus est», et quod omnium conciliorum capud est papa
romanus. Hyberi idcirco conficiunt de fermentato sicut Greci, non quia her-
ror aliquando fuerit inter eos, sed quia translationem scripturarum habent
a Grecis, et idcirco eorum ritus tenent. Latini idcirco non mutaverunt, quia
ubi non est morbus non est necessaria medicina. Utique fermentatum illud
et sal quasi medicamentum est datum per spirituales medicos contra heresim
Apolinaris. Et‘idcirco  ¢oncilia facta sunt ultra mare ubi erat infirmus ».

II1. Textes de Théoctiste, métropolite d’ Andrinople

Les deux piéces suivantes sont tirées de la recension originale du The-
saurus veritatis fidei de Buonaccorsi (ms. Paris BN., gr. 1252, fol. 24%-25v;
497-53"). Nous les reproduisons ici moins 4 raison de leur contenu historique
ou théologique, d’intérét somme toute médiocre, qu’a raison de leur valeur
de témoignage. On peut compter sur le bout des doigts les prélats grecs qui
adhérérent franchement & I'Union réalisée 2 Lyon en 1274, sous la pression
de Pempereur Michel Paléologue; plus rates encore furent les défenseurs des
théses latines controversées. Théoctiste était métropolite d’Andrinople au -
moment de la déposition du patriarche Jean Veccos (1283); on savait. par
Phistorien Georges Pachymére (De Andronico Palaeologo, I, 7; édit. Bonn
1835, p. 25; PG 144, col. 30 A. — Cfr. M. Lequien, Oriens Christianus, t. I,
Paris 1740, col. 1176, n. XIX) qu’il avait eu une attitude modérée dans cette
affaire. Désormais il devra étre nommé parmi les défenseurs byzantins de la
doctrine de la procession de 1’Esprit-Saint « ab utroque », avec Jean Veccos,
Georges le Métochite, Constantin Meéliténiote. Dans le premier fragment
Théoctiste prend la défense de 'orthodoxie de s. Jean Damascéne; peut-étre
g'inspire-t-il d’une source latine! La seconde pitce est un commentaire, adressé
3 un certain Alexandre, d’une strophe d’un des cantiqties de.s. Théodore le
Studite. C’est 14 que Théoctiste traite des processions divines; son discours
abonde de réminiscences patristiques grecques.

11 Hyberi: cor ms ex Hybrerei vel Hyberei



10

20

25

30

Contra Graecos

) -

433

1. {Theoctistus, De sancto Ioanne Damascenoy.

<Oconviorov> “Adgravovmdiews
Iotéov ¢ & Aapacwpis  obx
v & 1@ napd Tic dvuidurlag,
#al® & @doxovel tweg, GAAG waA-
Aov &v Tt nowpd Tiis Evidboews Tiis
Bundnolag. 7y yap v wals fudpiug
Bactléws uéy Aéovros Tob load-
pov Tob eixovoudyov, moTELdEYOV
¢ Kwveravrwovndlewe 7vof pa-
xaglov Isopavod, mdmo O6¢ vob
dywwrdrov Tonyoglov, o xal &mi-
otodai dupégovrar meog TOv doefi]
BactAéa. vobvoy xal & TH xupd
Tobre, Tic énxlnolag xamovuévng
omo T@v sinovoudywy, HETC T@Y
dAAwy nai oi vpeic otor pwaTiiges
aumov: ¢ udy év tjj *Avavoldf, 6
Aauaoxnvis  dniady, ¢ 6 & ff
Adbger, 6 paxdgiog Ofjiov 8re Ion-
ybowog, & 8¢ I'suavdc év tfj Paoi-
Asvoboy  t@v mdAewrv. xal mog-
7ABe pév Tty dde Aéwv 6 "Ioov-
gos, anfiife & En odTd mal O
vide adtot. Kwvoravtivos 6 Ko-
mpdwopos <xal ¢ Eyovos adrod
xai  Sudwopoc>. Toltov 08 Tob
dotégov Aébovrog 6 widg 6 Kov-
oravrivos odv T unrel odrot Ei-
orjpy iy EBOduny ovvexgdrnoe ody-
odov, & } floyev 6 mdmas “Adga-

1 > AvSpiavovndiems cod. 4 xafa

-cod. ubique; similiter Snlovdri, %afo etc.

Secundum archiepiscopum Andro-
nopolis. Sciendum quoque quod Da-
mascenus non fuit in tempore di-
scensionis, ut quidam dicunt, set
magis in tempore unionis ecclesie.
Fuit quidem temporibus Leonis im-
peratoris Yssauri, ympugnatoris yma-
ginum, patriarche autem Constan-
tinopolitani beati Gerrhani, et sanc-
tissimi pape Gregorii, cuius epistole
extant ad impiissimum imperatorem
predictum. In tempore igitur hoc, ec-
clesia persecutionem patiente ab yco-
nomachis, idest ymaginum s{ancta-
rum) impugnatoribus, cum aliis; et hii
tres quasi luminaria effulserunt: hic
quidem in Oriente, Damascenus sci-
licet; ille autem in Occidente, beatus
scilicet Gregorius; set Germanus in
regia urbe. Subtracto autem Leone
Ysauro, successit ei filius eius. Con-
stantinus Copronimos nominatus,. et
nepos eius similiter et ipse Coproni-
mos dictus. Huius autem ultimi Leo-
nis filius, Constantinus nomine, cum
matre eius Yrini, septimam sinodum
congregavit, in qua rexit papa Adria-

23-24 ,Copr‘dnimos: leg. Leo (IV
Chazarus). Buonaccorsi a rapporté si-
militer 3 Copronimos! faisant un con-
tresens, puisque nepos se rapportait 2
TLeo. Cette erreur prouve que le nom
n’était pas exprimé dans le texte grec.

10-ss Soit s. Grégoire III, pape de 731 & 741, soit, plutdt, s. Grégoire. II,
pape de 715 a 731. Tous deux résistérent & la persécution iconoclaste, déchainée

" par VPempereur Léon III. — S. Germain dut céder le patriarcat de Constanti-

nople en %29. — S. Jean Damascéne mourut probablement en décembre 749.

28 — Arch. Fratr, Praed. - XXI,

10

30

25,



1o

s 20

-

25

30

35

434

Antoine Dondaine

V05, offons s Exxinolas Td TdTe

poudms. xal émexodrnoey 1 T

Sundnolag Eywois Ews 10T xaQoD
& @ 6 DPdriog, ds ) dpele, T0D

maTglagyixod Ggdvov Enmépy. avrog.

'3

ydo éotw. 6 10 oyloua Tis Ennln-
olas moujoas. Oéfnoay ody Gmo
705 Adauaoxnpod. ws To8 Pwtiov
qo0vor  Exardv, 4} mal uirgdy - TL
mds. v 62 dv i éunlnolg .vob
Ocob e slgfyy nal  Sudvoua.
dote odx 1y & T xapd TOT ol
ouavos 7| tHc dvribulas ¢ paid-
otos *Iwdyimg 6 Aapacwnyds, ARG

~ F) ~ e 7 \ 2.7
udrdov- &v Tfj évidoer xal eighvy.
IIept 8¢ Tob 671 0dx 7Hroldod-

Onoe 1@ Sdypati 10T Ocodwerirov
Myouey vadva. vl odx olde Tov
Aapacunyoy padyray xol. Grdlov-

Oov ©ijc &xnimolas xal T@dv Tadryc:

doyudrawv &nynTiy wal diddoralov;
vijc Bundnolog oy, dvabéuore ma-

gameumodons td  tod Osodwgrirov”

ddbdena  wepdlaa, 4 xnoave TEY

dcbdena nepalaliw vob Gylov Kv-.
olddov  owéyoaps, - mis  Eucdey

<

dmodovOijoar &v. TobT) TG pégsL 6
Aapacpds 1  Ocodwgite, 7

‘e Buetev dndusty Odyue Smeg

I3

nal adrog 6 ouvyygayduevos drme-
pdAdero; xal:ydg & wal Tdlla

Bowpaotds v 6 BOeoddonyroc, &
T00T® TH uéger mdvy mEooénTaLoE,
OF & nal abrog T olxelov muyvoiig -
opdiua, Tols Tijs peravolog @ag-.

udxog zobro &fidoaroe. dAdwg Te

6 Ocodddgnrog 10 éx T0O Yiod 7 -

' 17 Oeobdgrrog cod. ubique.
. 367644 dore cod.

nus ecclesiam tunc unitam. Et per-
severavit ecclesie unio usque ad tem-
pus in quo Focius fraudulenter et
indebite usurpavit, et ut non debuit

patriarchatus thronum optinuit.  Ipse’

enim scisma ecclesie fecit. Transie-
runt igitur a Damasceno usque ad
Focium anni centum vel parum plus.
Fuit autem in ecclesia Dei tunc ‘pax
et concordia. Itaque non fuit in tem-
pore scismatis seu dicessionis beatus
Iohannes Damascenus, set potius in
tempore unionis et pacis.

Ad ostendendum autem quod non
fuerit secutus dogma Theodoriti, lo-
quimur hec et sic. Quis non novit seu
ignorat Damascenum discipulum et
allumpnum ecclesié et ipsius dogma-
tum interpretem et magistrum? Ec-
clesia ‘igitur .tradente

duodecim capitula: beati Kyrili con<
scripsit, quomodo sequeretur in hac
parte Damascenus Theodoritum, aut
quomodo - deffenderet dogma quod
ipse conscripsit abiciens; etenim et
si in aliis mirabilis fuit -Theodori-

tus, attamen in hac parte valde offen-

dit et oberravit. Proptet’ quod ipse

proprium cognoscens vicitm et erro-

rem penitentie - remediis reparavit.
Et aliter Theodoritus ex Filio vel per

anathemati-
Theodoriti XII capitula, que contra’

25

3¢



' Contra:'Graecos:.

s

o Yiob &yew ‘m)v Snagéiw 10 Ilved-
pa 70 Gytov e ﬁ/lampn,uov dméo-
gmpsv & ® mg udyme xol Gyrido-
plag xap®, nai 086" SAws &0¢xeTo
offte ©0 én 108 Yiod odre 1o S
vo8 Yiob. 6 8¢ Aapacwnyds vip
vayrioy Padiler 6ddv. Sa  Tob
Yiot yop éx IMazeds 0 ITveduo

. doyparilel énmogebeat, Smeg éovi

0o, vob Yiob Eyew iy Smoglw.
el 6¢ Aéyer Tic Ore v0 éx Tob Yiod
Gmayopeter, Adyousy' odx dmayo-
peder ©0 8 Yiod dvri vof dg i

. 700 Yiod adrog ydp éotww 6 Adywr

«llvebuo Yiot, ody @ &€ adrod,

‘GAX ¢ OC adrod éx tob Ilavpds

énmogevduevoy: udvog yog airiog
6 Iavijo» GAX dmayopeder o¢ 8%

" medTne Goyiic woi aivlag éx ToB

20

Yioo elvoar v6 Ilvedua vo dyiov.
dore 10 ovvayduevov TodTd doTiv

dmnydpevasy 6 Aauacxnyds 7o

- Ivstua - én..voB Yiot Aéyeabou, ody

25

30

35

dri odx Eori O adrol éx vob Ila-

tgds, AAX v odx omw - doyuxdy’

atriov 6 Yidg voi Ilveduarog, dye
8¢ o Ilvebua Aafow adrd mage.
v08 Ilateds. xai yap vo Ilvedua
70 Gytov & nal éx vob YioT gnof
7 da tod Yiod, yoedv ﬂowé‘sa@a;
wov dvagpyov ' Hotépa, a@xtmw xal
modToy alriov adrod. xai St &l
TodToy 7oy oxomov Gmotelver ¥ did-

vowa 108 dylov mareos 7udy *Iwdy-

vov 108 Aopacxnyod 67dov éx Tod
&nayousvov. simdw yop «lIvedua

Yiod, ody d¢ & odrod GAN ds

29 ¢nof: leg. gnbety () .

-per Filium existenciam - habere.

T

Filium habere existentiam Spiritum
Sanctum tanquam - blasfemiam re-
pulit ac abiecit, ut pote a beato Kyrilo
astrictum et dictum in tempore di-
scessionis et scismatis, nec omnino
suscepit, ex Filio nec per Filium Spi-
ritum Sanctum existere. Damascenus
autem contrariam graditur viam. Per
Filium enim ex Patre Spiritum Sanc-
tum dogmatizat procedere, quod est
) Si
quis autem dicat, quod ex Filio neget
Spiritum Sanctum, dicimus non ne-
gat ex Filio, pro eo quod est per Fi-
lium. Ipse enim est qui dicit « Spi-
ritum Sanctum Filii non tanquam ex
Filio, set tanquam per Filium ex Pa-
tre procedentem: solus enim causa
Pater »; sed negat tanquam ex primo
principio et causa esse ex Filio Spi-
ritum Sanctum. Itaque, quod con:

cluditur et intenditur est istud: Ne--

gavit sive non dixit (quod melius
‘respondetur dictioni grece quod

est «apigorepse») Damascenus Spir.
- ritum Sanctum ex Filio dici, non

quia non sit per ipsum, Filium ex

Patre, set quia non est principalis.

causa Filius Spiritus Sancti. Habet

enim Spiritum Filius, accipiens ipsum
a Patre. Spiritus namque Sanctus etsi’

ex Filio dicatur, vel per Filium, opor-
tet intelligi- 1nprm01p1atum Patrem
'principalem et primam causam ipsius
Spiritus Sancti. Et quod ad hoc ten-
dat ‘intelligentia patris nostri Iohan-

nis Damasceni perspicuum est ex

hoc quod subiungitur: cum enim di-
xisset « Spiritum Filii non tanquam

ex Filio, set tanquam per . Filium

'

(

15-ss De ﬁde'orthodoxa, I, cp. 12°

(PG 94, col. 849 B)

15

20

25

30

35

40



“n

15

20

436

Antoine Dondaine

0 adrod éx vob Ilaveds &xmo-
gevduevovy magevdis dmifyays « ud-
vos yao aitiog 6 Ilatijo», udvov
0Byl Adywy* «el xal dud Tod Yiod 10
IIvedpa, xai &x tot Yiod. G6AL dp-
queov xol medTov alviov 6 Ilatrgr.

ipsum ex Patre procedentem », sub-
iecit continuo: «solus enim causa
Pater », quasi diceret «etsi per Fi-

" lium Spiritus et ex Filio sit, attamen

principalis et prima causa existit s
{Pater) ».

! Nota diligenter hic et in sequentibus, quod «solus enim causa Paier Spiritus

Sancti » nunquam invenitur dixise Damascenum, sicut probavimus bene in sex
damascenis. Set videntur Greci corruptores librorum addidisse, et hoc in xifi° .
capitulo, ubi agitur de ista materia. Et quia Damasceni liber archiepiscopi An-
dronopolis et aliorum de partibus Constaniinopolis sic habent, ideo predictus

archiepiscopus volens intentionem Damasceni salvare sic exponit.

2. {Theoctistus, De processione Spiritu§ Sancti ad Alexandrum.

@Ocoxtiotov pmroomoilrov “A-
dotavovndlews. *Emedy) yon Tog
@y @pldwy i) magouteiodar GEud-

celg, xol udloel &ve 6 Adyos el

mepl Ocob, dia Poayéwy dmoxgivod-
pai gor mepl & Hodrnoas, vid " AAé-
Eavdge Tiusdraze. fodTnoas yae
7epl 1o TLadinod Teomaplov Srsp 0
& ayiog marne Hudy Oéodwoos 6
Zrovditne &v i éwdry @OF Tod
xaro i Andxgewy <Tfj. &nndn-
olg Hudv ovveyds (?) pallo-
uévovs xavdvos 8Eé0evo, Bmep wal
&yet obrowg: B '

«Mdvov uovoyevvijrop uovoys-
vois Yiol motifg, wal udve udvov,

Theoctistus archiepiscopus Andro-
nopolis, Quoniam quidem oportet *
amicorum non respuere preces et

maxime quando de Deo poscitur o

sermo, per pauca respondeo tibi de
quibus interogasti, fili Alexander
karissime. Interogasti enim de tro-
pario triadico, idest de hymno qui
legitur in reverentia Trinitatis, quem 15
precipuus in sanctis -pater noster’
Theodorus Studita exposuit in viiij®
cantico canonis, quod in ebdomada
carnisprivii iugiter canitur ab ec-

clesia nostra, quod. troparium ita se zo

habet 2

« Solius unigenitor unigeniti Filii
Pater | et sole solius, lumen luminis

7 > Avdgrawovrdlews cod. 21 Hovo 6 Pater supplevi ex gmeio 17 ms
yevijrog cod. ubique. spudita 17 exposuit imo edidit
1 Ce § est de Buonaccorsi, — Le texte regu du. De fide orthodoxa (I.c.)

porte bien udvog ydg alviog 6 Ilarrjp, quoi qu’en dise. Buonaccorsi,
2 [Cite le triadikon (c’est-a-dire l’avant-dernier tropaire, & insérer avant le

Gloria Patri...) du neuvieme cantique du canon de s. Théodore Studite, qui se
chante le dimanche de Carnaval (= Sexagésime selon le rit romain). Cfr. ’édi-
tion du Triodion, Romae 1879, p. 41 R. Loenertz].



20

25

30

35

40

Contra Graecos

437

Qds pwtds Gmadyaoua, %ol pdvoy
uévwc pdvov Oeod dywoy Ivedua,
Kuvplov #dprov . dvrwc &v,” & Towag
povag ayla, ododv ue Ogoloyodv-
Td oen.

Kol 70 psv vgomdgiov &yer of-
Tws. o1 02 Tov uéilovra Oeodo-
yeWw TPONYOVULYRG GO TOY KELUE~
vy Gpydy xal moapadedoudvow i
&nulnole sexrijobar Tac dpopuds,
neita wab Tov oxomoy GmofAé-
7ew tob Osoloyotvtos dylov, xal
dmos  Telver  ofrog, Eyew 08 xal
eidnow anpufii 1@y Octwy I'oapdw,
GAda undé mpoc gtlocopioy dua-
Odc Exew, ywdoxew 08 dugifdc
nal megl Tag yoroels T@Y Qwvdw,
molal eiow Gudvouot, moiar ovy-
dyvpor xal molos povidwvupor, xol
mide Smegwvominds mt Ocob Aé-
yovtor g 10 dmegodatos - odola,
dmépbeos, Sméppws, xal T Toladra,
®al molar TAY Quydy Adyovra
rowds &mi tijg Totddog Sing, xal
molar 0D “xowds, GAL idlws. nal
Snewdr] elol Twa Aeydueva uv xal
89> hjudv, Aeydueva 68 xal
BOcot, yon Tov uéilovra Beoloyely
dmraloTws ywdonew xal Ty ToV-
Ty Siapoedy, xal mdc uéy Aéyov-
Tor 89 Nudy, mdc 08 éni Osob,
uimeos dAyy GAAws Taly Aébsot
yodusvog elg adro 0 xepdatov
wwbvvedoy, Ty edoéfeiay. émel 08
radra Vmebéueba xal dvwpoloyi-
oouey, @épe, mepl TOT TPoNELUE-
vou oxomijowucy. xo1 0¢ medTow,
¢ & 6dnylas Adyq, mepi Tof T0d-
7wov tijc Oesohoylag mexpdy T Sia-
Aafetv., duogeirar Tolvoy 6 g Oeo-

3 M)
ETTL

splendor || et sole solum solius Dei
Sancte Spiritus, principalis Domini
essencialiter ens. O Trinitas unitas
sancta, salva me theologizantem tibi ».
Et troparium quidem sic se habet.

Oportet autem eum qui vult theo-
logizare, principaliter a principiis
positis et ecclesie traditis habere oc-
casiones, deinde intentionem theolo-
gizantis sancti respicere, et quo ten-
dit intentio eius. Habere autem sen-
tentiam certam divinarum Scriptura-
rum, set nec ad phylosophiam inscie
se habere, nec non diligentem habere
cognitionem circa usus vocum, et que
sint itaque equivoce et que univoce,
et que inter has solivoce, scilicet
simplicis significationis, et quomodo
supervoce, superheminenter videli-
cet, plura in Deo dicuntur, ut super-

'substantialis essentia, superdivina, su-

perluminosa et huiusmodi, et que vo-
cum dicuntur communiter in Trini-
tate tota, et que non communiter set
proprie. Et quoniam quedam sunt

que dicuntur et in nobis quidem et

in Deo, etiam oportet eum qui vult
theologizare irreprehensibiliter co-
gnoscere numerum, differentiam ho-
rum, et quomodo quidem dicuntur
in nobis, quomodo autem insuper et
in Deo, ne forte aliter et aliter dictio-
nibus utens in ipsum periclitetur ca-
pitulum, quod est pius cultus et reli-
gio sacra. Set quia hec supposuimus
et professi sumus, age fili, de propo-
sito speculemur. Conferens autem
est vellud in introductionis sermone
de modo theologie aliquantis pertrac-
tare ut compendiosa sint et perspicua

3 ens scripsi: ms erit (cfr. p. 440,77)
§-6 sic distinguit ms.

10

15

20

a5.

30

35



wn

10

20

25

30

35

438

Antoine. Dondaine

Aoylag Adyo, d¢ & repadale ei-
sicly, gig 0o tadra. el te To évi-
aiov g pioews xnal 10 ToLadKOY
7@y dmoordoecwy. xal @ pév Ady
svotvtar o dujomyran, § 08 Adye
dionplvovton 03  ovvdmrovtor. o
yap &votvtar %af® 6 tpla, dAla
%ol -6 &, ©obT Eotw odole wior
0008 diupodvroy w08 &, dAdd

x#al’ ‘6 wpla, vodT’ dovi mpdowma

vl xod dAdog dotly & Adyog xalf
O dovw & 6 @cds, nal dAlog doTiy
xal’dy dmdpyer volo. wal dddva-
Tov, xaf & &v éotwv Smdpyew vola,
1) o’ 6 volo dmdoyew &v. Oewpel-
Tou Tolvov To & &v Tols Touel, wal
70 vola & 1@ &vl, dlya ovvaldoi-
@iis nal ovyyboews. Tabta Yoy
mooleworiconrss nil Ty Soumpelay
700 mpoxetuévov Padiowuey.

«Mbvov  povoyewifrop fpovoye-
voog Yios Ilavdehr. oxomds éowwy
&vratba ©@ dayie mepl Td@v mpoow-
mn@y wwudtoy hc dylog nal
Cwapywijc Touddos dwodafely. ol
eawu%y ﬂovﬂ.arou Ociéar tadra Gue-
#ro xal axowdynra meds dAnAa,
ap’ v elow V0w, doyuariler Tov
Iozépa ,uo’vov mazéga. xal 'ydg &
K] nga& 6 Ilordo mvolws pdvog
%ol pdvoy marie wvelws, dc dvag-
xo¢ xal dvaifriog, xal 8ti odx Byé-
vero medTov wids, Emeita mmavijo.

udvoy, 8 marf ,uo'vov xal ody

vids. meidr) 8é wnal ¢ Yids wol o
Hyedua 8% vob Ilareds, Wa uij Tic
xail 70 Ilvebua vouloy widv, «Md-

37 Mdvov: udvov cod.

intellectui” que dicuntur. - Dividitur

'quoque theologie sermo, ut sumatim

dicatur, in hec duo: in unicum, scili-
cet nature, et triadicum sive trinum
ypostaseum, personarum scilicet; et
qua quidem ratione uniuntui nulla-
tenus distinguntur, et qua insuper
ratione distinguntur nullatenus co-
pulantur. Non enim uniuntur secun-
dum quod tria set secundum quod
unum, hoc est una essentia; nec etiam
dividuntur secundum quod unum
set secundum quod tria, idest tres
persone, et alia est ratio secundum
quam Deus est unum, et alia secun-
dum quam Deus existit. Et inpossibile
secundum . quod unum est existere

. tria, vel secundum quod tria existere

unum. Consideratur igitur unum in
tribus et tria in uno, sine commisione
et confusione. Hec, inquam, percon-
templantes ad expositionem propo-
siti accedamus.

« Solius unigenitor unigeniti. Fili
Pater ». Intentio est hic sancto de
personalibus proprietatibus sive ydio-
matibus sancte et vivifice ac princi-
pifice Trinitatis tractare. Et quia vult
ostendere hec incommixta et incomu-
nicabilia ad invicem et immobilia ex
eo quod propria sunt, dogmatizat

Patrem solum patrem. Nam et in

Trinitate solus Pater proprie, et so-
lum pater- proprie ut incausatus, in-
principiatus et incommunicatus, et
quoniam non fuit primo filius postea
pater, solum quia pater tantum et
non filius. Quoniam autem Filius et
Spiritus Sanctus ex Patre, ne quis et
Spiritum putet filium, «solius», in-
quit, «unigenitor unigeniti Filii Pa-

20 commisione: leg.. commistione

10 .

25

30

35

40



10

45

20

25

30

35

Contra’ Graecos

439

YOVY PUGL CUOVOYEWTTOQ UOVOYE-
votg Yiod Ilazios. ©odv Eomt Tob
Yiot udvov matijp, xal od 7o
Ilvedparog. dneds) 08 wwddew 4
povy) afivn Adyetar wol 8@ Hudy,
yon ywdoxnew Ot dlAwg AdysTar
g Hudv wal dAws dmi Osob.
Hueis yop mpdvov Syevdusfo viol,
dmervo, movbpsst TO 08 ob wwplws
morie. 0 yop mvolws matie, del
watip, ®al udvoy mordg, Smee éml
Ocob wal Ilazpog xoxd giow dotly,
&y fuby 0¢ AaufdveTar xava Oéow
nal wdfjow. Aeydusha xal viol xard
ydow Osof, xal émeidt) nal ¢ @v-
oet vidg widg, wai fuels of wata
ydow wiol vof @eof, nal Adyov
adrod xara @dow éaviy udvov &
Iozne xvglws matife, d¢ éx Tijc
obolag adrod didlws -adrov yeymi-
cag: ¢eig OwaotoMy. dijAov vi udy
@y od wora @bow, GAAG xava
ydow vidy Hudv.

«Kal pdve pdvov @idc @wtdg
Grasyacuanr. gindv mepl ot Ia-
T00¢, xal doyuarioas adTov udvov
xal wvolwg matége, xal pdvov

Yiod mavépa, %o odg -dmodedd-

nauey Adyovg, Aowmov  uevapéoer
oy Adyov agrol émi-tov Yidy xai
grov «ral pdve ubvov ic poTis
anadyacuar. donep ydg gnow o
Iaznp wvplws mazijp, xal updvov
Yiot marijp, ofrws xai 6 Yicg sxv-
elwe vidg, xal udvoy vidg, ol ud-
vou Ilazgds wids. widg ydg, ob
mowho. vids, bt yeybyraw dn -
vov tod Ilozpds. 0d matde, &t
obx &yévwnosy vidv. &l ydp xal o

- | -
Ivebua w0 Gywv éx tijc odolag

ter», hoc est Filii tantum Pater, et
non Spiritus Sancti. Quoniarn autem
rursus et hec vox, scilicet pater, - di-
citur et.in nobis, oportet scire quod
aliter dicitur in nobis et aliter in Deo.
Nos enim primo efficimur filii, deindé
patres: hoc autem non proprie pater.
Patet enim proprie semper pater, et
solum pater, quod in Deo et Patre
secundumi naturam ‘est. In nobis
autem accipitur secundum positionem
et nuncupationem. Dicimur autem. et
filit Dei secundum graciam. Et quia
et natura Filius filius, et nos secun-
dum graciam Dei filii, et Verbi ipsius
secundum naturam . est solus Pater
proprie pater, tanquam ex essentia

ipsius eternaliter ipsum generans, ad

differentiam scilicet nostri qui non
secundum naturam set secundum
gratiam filii sumus.

{
)

Sequitur « Et sole solius, lumen
luminis splendor ». Cum  dixisset de

(Patre iste sanctus. et dogmatizasset.

solum ipsum patrem et proprie pa-
trem, et solius Filii patrem, secun-
dum quas assignavimus rationes,
transfert ulterius sermonem ad Fi-

lium dicens «Et sole solius, lumen
luminis splendor ». Quemadmodum’

enim, inquid, Pater proprie pater et
solius Filii pater, sic et Filius proprie

filius et solum filius et solius. Patris

filius. Filius énim non pater, Filius-

qui ex solo Patre est genitus; non pa-
ter quia non genuit filium. Nam etsi
Spiritus Sanctus ex substantia ipsius
existere dicatur, non tamen generative

_set tanquam ex ipso, naturaliter pro-

20



10

15

25

30

35

440

Antoine Dondaine

abtod dmdgyew Adyerar, GAX od
yevwyriss, GAR dg & adrod guot-
%#®dg mootdy. «DPig éx @wTdsr.
iy  dmofeordrny Svredlsy  dnloi
108 Yiod yévwmow, xai iy Guoov-
owrTa, xal Ty Guéplotoy Excifey
7gdodov. damep yap 8% TOD PwTOS
10 dmoadyacpe  dueplotws mpdeiot,
xnal mpos Tuds Eoxdusvor od xe-
xdptorar Tob B0ey EEfAbey, oftw
#al 6 viog vof Ocob, yevynlels
@idlws 8x vob Ilavpds, »ai idlay
dndovaow Exww, xald® Hv Sl
veraw tob Ilavpds xal ©oo IIved-
uazos, Gel wevd Iavgds dovi, xal
& tois xbAmows adrod Smavamade-
TaL. .
«Kal udvoy udvws pdvov Ocob
dyiov Ilvedua, Kuvplov xdgioy dv-
Twg Gvy. — énsidn) 6 dvratba émi-
dparrduevol Twes T0 «udvoy ud-
vwg pdvov Beot dytov Ilveduoy
Soyparilew E0élovee vo- Ilvebua
70 dytoy 8x vod Ilateds udvov
&xmogedecau, modTov udv émopa-
A évraibo 16 pdvoy xoi 10 ud-
vwg <Aapfdvovers xai pargdy dmo-
whavdvrar Tijg dwavolag ToB dylov.
0d yag oxomds dorw Evratba @
aylp mepl Tijc tob dylov Ilved-
pozos  Exmogeboews Evradba da-
Aafetv. 7 yag dv xal mepl tijc dyev-
wpoiag tob Ilatgos xai tijg vol
Yiod yewijosws Sieddufove mod-
Tegoy. émel 08 000 - ulay Todraw
énonjoaro uvijuny 0808 mepl s

3 Ioan. 4, 24-

veniens. « Lumen luminis splendor».
Impassibilissimam hinc insinuat Filii
generationem, et consubstantialitatem
et inpartibilem inde ' progressum;
quemadmodum enim ex lumine
splendor inseparabiliter et inpartibi-
liter provenit et usque ad nos veniens
non separatur ab eo a quo exiit, sic
et Filius Dei genitus eternaliter ex
Patre et propriam habens ypostasim
sive personam secundum quam di-
stinguitur a Patre et Spiritu, semper
cum Patre est et eius in sinibus re-
quiescit.

« Et sole solum solius Dei Sancte
Spiritus principalis sew proprius es-
sentialiter ens ». Quoniam' et hic
pertractantes quidam hoc, scilicet
«sole solum solius Dei Sancte Spi-
ritus», hinc dogmatizare volunt
Spiritum Sanctum a Patre solo
procedere, primum quidem falaci-
ter errore decepti in hoc loco

«sole solum solius» accipiunt, et.

longe deviant et aberrant ab intelli-
gentia sancti. Non enim est in hoc
loco huic sancto intentio de proces-
sione Sancti Spiritus tractare. Alio-
quin de innascibilitate Patris et Filii
generatione tractasset prius. Set quo-
niam horum nullam memoriam fecit,
neque de processione videlicet Spi-
ritus Sancti in isto loco aliquo modo
tractat, set quia solus existit Spiritus,

16 seu proprius: supra,
lin. 2 wdgiov transtulit Domini

b. 437

15

20

25

30



10

15

20

25

30

35

Contra .Graecos

T08 ayiov Ilveduavos éxmogedocwg
Stadapfaver Svraitba. GAX dvi ud-
vov Umdpyer mvedua, xal ofre mo-
e ofte vids, xal pdvwg, xal Ovt
ofite mazguxds, o0B6é yap marie,
offre vindd, oddé ydg vids, GAN
SnmopevToy mvedua. TA Yo Ovo-
pava v Towddos v wff ayig
Towade povadixds EEayyéirovras,
nai 0dx 4y move 6 Yioc #inlsty ma-
o, 0008 6 dvdmalw, o0bé 10
Ivebpa mazijp, 4 6 Yidg mvedua,
QAN & zf] Toudde el mardp nai
elg vidg, nal mvedua &, xal povd-
wpa %l GueTdnTwTo TA TPOO-
xovyTe. Tadre wai dyia dvduara,
%ol 0d uevalopfdver T & v Tod
&Adov mpoanyoplay. dote 10 udvoy
#al 70 pdvws meds Toobroy Gio-
velvevar oxomdy @ aylw,. dvi v
7f] Towdde udvog 6 Ilarip matrp,
%al” udvos 6 Yidg vids, xai udvoy
0 Ilvebua mvedua. & 8¢ mov xal
gnletn 6 Oeoc mvedua, o¢ 1O
«llvebua 6 Ocds, xal Tods mpooxv-
vodvrag adtov dv mveduars xoi Gin-
Osla. dei mpoonvvelvy, yo1) mooTé-
xew 19 oxond vijc . Iooagpis. &v-
radla ydg od mepl tod Iapaxii-
Tov 6 Adyog tf] Ipawfj, dAld mepl
Tij¢ 8Anc tijc dylag Touddos, Toi
&vos @eob. Aéyerar 6 ¢ Oedc myed-
po 00 T6 doduaroy wai dviov.
201 Tolvwy mayrayod T .oxomd

ijc  Loagijs xavaxodovbet, wai

7mpoopuis xal xavaldidws Ty Sid-
vowaw Exdopfdveabou. Aelmeror Tol-
vy eimely xal mepl Tol  «udvov

22 Yidg bis cod.

32 Osdc o cod.

et neque pater neque filius. Et «so-
lum », quia neque paterne: non enim
pater; neque filialiter: non enim fi-
lius, set processive existit Spiritus.
Nam Trinitatis nomina in sancta
Trinitate solitarie ac singulariter
enunciantur, et nequaquam Filius
unquam vocabitur Pater, neque e
converso. Neque eciam Spiritus Pa-
ter aut-Filius, neque Pater aut Filius

Spiritus Sanctus. Set in Trinitate

unus Pater, et unus Filius, et Spiritus
Sanctus unus. Et mononima sive soli-
voca et intransponibilia venerabilia,
hec et nomina sancta, et non transu-
mit unum appellationem alterius, qua
propter quod dictum est « Sole» et
«solum » ad talem intentionem po-
rigitur seu extenditur ab hoc sancto,
quoniam in Trinitate solus Pater
pater, et solus Filius filius, et solus
Spiritus Sanctus spiritus. Quod sicubi
dicatur Deus spiritus, sicut illud « spi-
ritus est Deus et adorantes eum in
spiritu et veritate opportet adorare »,
necesse est attendere et insistere
Scripture intentioni. Hic enim non
de Paraclito est sermo Scripture set
de  tota sancta Trinitate unius Dei.

Dicitur enim Deus spiritus propter

incorporeitatem et inmaterialitatem.
Oportet igitur ubique intentioni imi-
nere Scripture et naturali ac consono
ordine intellectum eius accipere. Re-
stat igitur dicere de hoc «solius Dei

13 mS mononiam 32-33 iminere
ms.: an leg. imminere (?) scil. instare

441

10:

15.

20

25

30:

35



442

Antoine Dondaine

T

Qceob dywor Ivebuay. vvediey yag

BobAeTar mavaoxevdlew éx udvov

to6 Ilavgds énmopedeolor ‘adrd,
Onep slme T@dv dylwv 0ddsls. tis
odx olde v 1o Ilvedua 6 dyov
Ocolf &0t udvov myvedua;

" 6 Ilaznp pdvog éoti BOcedc 7} xai 6

20

a5

30

35

40

Yide; mdéregoy vo Ilvebua udvov
708 Ilovpds ot 4 nal 1o¥ YioD;
70 Ilveduo. éx tic odolog Tof ud-
yov Ilavgds ot 4) xal &x Tijc 0d-
olog vo¥ Yiow; émel Totvor 6 Iavnp
xal 6 Yidg elc dove @eds, udvov
Ocod Adyerar 10 mavdyiov Ilvedua,
7007 domt, HNargos xai Yiot, xoi

ava ,uagog sxarégov. el & évradba
70 «Movov Ocob» &ic 70 mwaToUEdY

8xAdfor tic mpdowmov, 0b {vyoua-
yrfoopey. o yop TO émi mdocly
doywoy tod Ilargos elonrar 70
Ivetuo. ‘udvov tod Ilatpos myed-

pa. mevta, ol gpg wegl w0 Yiod;

méregoy mdvra -va to¥ Ilavgog
¥yer dc puowdg vids 7 od; el yag
dyer mdvva ¢ @uowos vidg, Eyet

noi 10 IIvebua d¢ 6 Ilavie, xal

odx GAAwg. &l yoby ioos éori TP
Iazgl 6 Yids, ¥xer nal vo Ilvetua
d¢ 6 yewijoag ovrov ¢ Ilavijo.
dAAws yog ody EEev To mdg TOY
Iarégo. ioondeds nal iodTiuor. mu
o udy l]a'n)g éxsz 76 Ivedua n’
oddevds, 6 8¢ Yiog ¥yer Tobro 4md
v08 Ilareds, d¢ mdvra wa Tod Ila-
790¢ . ibiwodusvos puotxnds xal od-
owdde. dore TO «,uévov Osof
Ivetpar évratfa o meds Oea-
avoly 80péln vob duoovolov Yiod,
Al modg Suactoly T@v AsiTovg-
yin@y mvévpdtov. Smel ydg woal

00x00Y .

Sancte Spiritus ». Hinc enim astruere

volunt ex solo Patre procedere ipsum,’

quod nullus unquam sanctorum dixit,
Quis . enim ignorat . quod. Spiritus
Sanctus solius est Dei spiritus? Num-
quid igitur Pater solus est Deus, aut
etiam Filius? Numquid Spiritus so-
lius est Patris aut etiam Filii? Spiritus
ex essentia solius est Patris, aut ex
Filii essentia? Quoniam igitur Pater
et Filius unus est- Deus, solius Dei
dicitur Spiritus, hoc est Patris et Fi-
lii, et pariter utriusque. Quod si hic
«solius Dei» ad Patris referat quis
personam, non reluctabimut, propter
hoc enim quod in omnibus Pater
principium est, invenitur Spiritus
solius Patris spiritus. Ad quid de
Filio dicis? Verumne omnia que Pa-
tris sunt, habet tamquam naturalis
Filius aut non? Nam si habet omnia
ut Filius naturalis, habet et Spiritum
Sanctum ut Pater et non aliter. Si
enim equalis est Patri Filius, habet
Spiritum sicut qui genuit eum Pa-

- ter. Aliter enim non habebit ad Pa-

trem equalitatem. honoris et glorie.
Et Pater quidem bhabet Spiritum
Sanctum a nullo; Filius autem habet
a Patre vellud omnia Patris propria
naturaliter et essentialiter. Itaque
hoc quod dictum est hic «solius Dei
Spiritus », non ad differentiam dictum

- est consubtantialis Filii, set ad diffe-

rentiam spirituum ceterorum qui ad-
ministratorii sunt. Nam, quia et ipsi
sunt spiritus et a Deo tanquam a con-~
ditore, solus: dictus est spiritus Dei

I0

15

20

25

W
o

35



10

15

25 -

30

35

- Iyedporo.

443

Contra .Graecos

adto, , wveduarae, xal Ex Geob g
moinTod, udvov 80péln Oeob T
Ilvedpio. 0 Gywov 6 mopdxinros’
Osds, ¢ Suoodoros Iazel: xai
Yip. dewevindy ydo S0t xal vobro
©0 dvopa Tijs @boswg Tob dylov
wnal  EmavamadogTar,
én’ adrdvy gnow & “Hoalag, megl
700 Xpiorof Adyww, «myedua oo-
plag, mvedua loydos, mvedua Pov-

© Mgy, nal Ta towabra. Emeényodue-

vog 08 T yofjow 6 yovoogojuwy
maTijp gmow' «dmavomaposTor
abroy mvebuo @cod dde To Bvoua
17 @pboews. ooy Ta yoplouata,
mvedpa loydos, mvebua Bovifs, xal
Ta Guoway.” Emeta mde  doordn-
poic o® @ Ilargl udvey 6 Ilvedua
70 dywoy, mavtayod tijc Toapic
dibaonobone oe domep mwvedua IMo-
700¢. oftw xal mvebua Yiod, wai
Bomep myedua Geod oftw ol mred-
uo. Xouozob, xal mveduo dinlelag,
nol mebua ocoplag, %ol mvedua
{ofjg; ocopin 0¢ nol dhjfeia xal
Lo 6 Yids éovw. 4) mdds &x udvov
708 Ilatpog Oiddoners abdvd, uv-
graxod tijc I'papifjc did Tob Yiod
nal &x toi Yiot didacrobons obvd;
&x vijc odolag Tob Ilargos xal dx
viig obolag vo¥ Yiod. éx ot Ila-
100¢ &xmogevduevor xob o Tod
Yiot éxmopevduevor. modeiow éx
Iazpds, modetor wal & ol Yiod.
mooyelrar - 8x  Ilateds, mpoyeivar

4-ss Isa. 11, 2 .

Spiritus Sanctus paraclitus. Deus, ut
consubstantialis Patri et Filio, De-
monstrativum est enim hoc nomem
nature Spiritus Sancti. « Et requie-
scet super eum» inquid Ysaias de
Cristo loquens: « Spiritus Dei, spi-
ritus sapientie, spiritus fortitudinis,
spititus - consilii, etc.» Hanc autem
auctoritatem  exponens chrisologus
pater ait: « Requiescet super eum Spi-
ritus Dei: hic inquid, nomen nature,
deinde que carismatis sunt spiritus,
scilicet fortitudinis, spiritus consilii
et hiis similia ». At vero quomodo tu
atribuis’ soli Patri Spiritum Sanctum
cum ubique doceat te Scriptura que-
madmodum - Spiritus Patris sic et
Spiritus Filii; et quemadmodum Spi-
ritus' Dei, 'sic et Spiritus Christi, et
Spiritus Veritatis, et Spiritus Sa-
pientie, et Spiritus Vite. Sapientia
et Veritas et Vita Filius est. Aut quo-
modo ex solo Patre docens ipsum,
cum in mille Scripture locis per
Filium et ex Filio edoceatis ipsum
esse et ex essentia Patris et ex essen-
tia Filii; ex Patre procedentem et per
Filium procedentem; provenit ex
Patre, provenit et ex Filio; profunditur
ex Patre, profunditur et ex Filio. Et

9 ms chrisoloqus

10-ss In operibus Chrysostbmi ad litt. non i.rvwen.i; ad mentem, conferas, quaeso,
Exposit. in Psalm. XLIV, § 3 circa med. (PG 55, col. 187). .

10

15

20

25



444 Antoine Dondaine

nol 8¢ Yiod. xal ofrwg, xal de
gnow ¢ paxdgog Képirdos «ag
&’ abrod voelrar ol Oeol xal
Hazeder. mid; 02 mooyeirar &x
Ocod nal Ilatpds, adroe Huds di-
ddfer 6 uaxdprog Kdpiddos. enol
yap' «mpoyeivar o Ilvedua 7jyovy
énmopeverar, nafdmeg dmo myyijc
700 Ocob xai Ilatpdgn. oy Aéye-
tar tof Ilavpds, oy Adyeraw xal
708 Yiot. dmootélietar maga Ila-
T0dg, dmootéAerar xai mag’ Yiod.
dmdoyer &x Ilareds, dmdpyer xal
8¢. Yiod, (pvazuag xal o0dotwdds.
xopnveivow vij xvioer éx Iloredg,
xoonyeirar xal mag’ Yiod. dldotar
wagpe. Ilatgds, Oldorar ol mag’

13

. Yiob. dokdler 6 Yiog vov Ilavépa,

20

25

30

35

do&dler wai 1o Ilvedud wov Yidw.
Aapfdver 6 Yiog mogo tod Ilaredg.
AapPdver xai maga tof Yied 170
Ilvedpa. 8o dnoboer magd Tod

I3

Hazgds 6 Yidg ZRakjoer xol 76

Ilvebpo Boa  Grodoer mopd  ToB

Yiot Aalfoer. 6 Yiog mapa vob
IToxeos Exer [#al] 76 elvar, xal v
Iyetpo. mapa tod Yioh, xara Tov
uéyav Baoldewov, 7} nal mag® du-
potépwy: mapa Tod Ilazedg OfjAoy
d1e nal vof Yiod. 6 Yids dedregog
vo6 Ilavpds, xai vo I[Ivedua dev-
Tepever To8 Yiod vjj vdfer xol TH
GEwbpazt. elxww Tod Ilavpds 6
Yidc, eindw 7o Yios 6 I[lvedpa.
swvor) To8 Ilareos v Ivedua, mwvor)
700 Yiod. xal dnidc slmely »novd

'

sic quemadmodum ait beatus Kyrilus,
«sic et in ipso intelligitur Deo et Pa-
“tre». Quomodo autem profunditur
ex Deo et Patre ipse non edocet sanc-
tissimus Kyrilus. Ait enim: « Profun-

“ditur Spiritus, idest procedit, que-

madmodum a funte Deo et Patre »
Proprius dicitur Patris, proprius et

Filii. Mittitur a Patre, mittitur et a -

Filio. Existit a Patre, existit et ex
Filio naturaliter et essentialiter. T'ri-
buitur creature ex Patre, tribuitur
et a Filio. Datur a Patre, datur et a
Filio. Effulget a Patre, effulget et a
Filio. Glorificat Filius Patrem, glo-
rificat Spiritus -‘Filium. Accipit Filius
a Patre, accipit et a Filio Spiritus.
Quecumque audiet Filius a Patre
loquetur; et Spiritus quecumque
audiet a Filio loquetur. Filius a Pa-
tre habet esse, et Spiritus Sanctus a
Filio secundum magnum Basilium,
vel ab ambobus, a Patre scilicet et
Filio. Filius secundus a Patre, et Spi-
ritus Sanctus secundus. a Filio et
ordine et dignitate. Ymago Patris
Filius, ymago et Filii Spiritus Sanc-
tus. Spiratio Patris Spiritus, spiratio
et Filii. Et simpliciter dicendo se-

13-14 Datur... Filio bis in ms

1 8. Cyrillus, in Ioel. 2, 28-29 (PG %1 col. 377 D).
5-ss S. Cyrillus, Epist. LV (PG %%, col. 316 D). ]
22-ss Cfr, Contra Eunomium III, r (PG 29, col. 353 B sq.).

20

a5



10

20

25

35

Contra Graecos

445

oy péyav Abavdowy «TotadTy.
Tdlw Eyer xal @bow to Ilvedua
mpog tov Yidy, olav ¥yer 6 Yidg
mpdg oy Ilavégar. toadra ody,
ndvra v talc Oefac Ioapals "&d-
ooxbueva, xal mage TAY ayiwy
Suodoyodueva xal magadidducva,
otx 8ot w0 Ivetua éx ITavedg
elvar udvov, dAdd wai 8¢ Yiod, dg
& dugotv dmdgyov, fyovy éx Ila-
700¢ 6 Yio® quoxds xal odoiw-
8ég, ody d¢ éx dbo doydv, dmaye,
GAN g &x pudc. Emeid) yap sy
t00 Ivebpavos 6 [lavijp, nnyn 08
708 Ilvebparos nal 6 Yids, — gnol
yag 6 uéyag *Abavdoios «olde ydp
mopa Oe Ilargl Svra Tov Yidy,
T snpyiy. 106 dylov Iveduarosy
xal Guwg od do myyal dAAd uie
anyn) 6 IHarne xat 6 Yide — offrw
dfjAov 8te éx Ilatgoe wal Yiod o
Ilvebua Asyduevov ody dg éx o
doxdv Adyerar elvou, GAXN ¢ %
g, 8t 6 Iatpe xal 6 Yiog ofx
eior 0o odoior 0908 ddo Oeol, GAAd
uio odola xal elg Beds: wai miv To
8¢ adr@v Aeyduevov, eive quonds
elte Onuiovpyindss, EE évdg Beod
Adyerar wol miovedetow. g ydg
xoonyetl 10 IIvedua 6 Ilavijo, yo-
onyel 06 1odto mal ¢ Yids, xal
Spwe 0 do yopnyol AN &lg, ofrw
Ofjdov v xal évraiba, sl xal dmdg-
xet éx ITazeds wal Yiot 1o Ilved-
po puoxds xal odowdds, oby g

12 8x Yo sic! ¢f. 22 et p. 446, 1

cundum magnum Athanasium «talem

ordinem et naturam habet Spiritus

ad Filium, qualem habet Filius ad
Patrem », Hec igitur omnia in divinis
Scripturis inventa et a sanctis mani-
festata et tradita non sinunt Spiritum
a Patre esse solum, set ex Filio tan-
quam ex ambobus existentem. Hoc
est ex Patre per Filium naturaliter
et essentialiter, non tanquam ex duo-
bus principiis, absit; set tanquam ex
uno. Quoniam enim fons Spiritus
Pater, fons Spiritus et Filius, — ait,
nec mirum, magnus Athanasius:
« Novit enim apud Deum Patrem Fi-
lium fontem Spiritus Sancti », — atta-
men non duo fontes set unus fons,
Pater et Filius. Sic utique ex Patre et
Filio Spiritus dictus, non tanquam ex
duobus principiis dicitur esse, set
tanquam ex uno, quia Pater et Filius
non sunt due substantie, neque duo
Dii, set una substantia et unus Deus.
Et omne quod ex ipsis dicitur, sive
naturaliter sive conditive, tanquam
ex uno Deo dicitur atque creditur.
Sicut enim largitur Spiritum Pater,
sic hunc largitur et Filius, et tamen
non duo largitores set unus, sic vide-
licet et hic quamvis existat ex Patre
et Filio Spiritus naturaliter et essen-
tialiter, non tanquam ex duobus exi-

23 Dii: ms dei

1-4 S. Athanasius, Epist. I* ad Serapionem, § 21 (PG 26, col. 580 B).
15 S. Athanasius (?), De incarnatione Verbi et Contra Arianos, § ¢ in fine

(PG 26, col. 1000 A).

10

13

20

25

30



10

15

20

446 . . , ‘ . Antoine\' Dondaine

x 8o Smdgyer, GAN dg & &vdg. 6
yao Tarde nal 6 Yids, el xal 8o
modowma, GAie pla odola’ xal elg
Osds 8ot Te nal Adysrar, wol mav
10 8 advdv elvar Asydusvov, elte
guoxie elte dnuioveyds, ¢ &
&vds Myerar elvar, Tiic ovvaldor-
@ijc xal Tijc ovyydoews T@Y TEO-

. odmwy ydpay un Syovers évraiba,

ondray  Suoloyirar &Ado o Tob
ITargoc mpbowmov xal dAdo 70
o8 Yioh. aAX Suws e xal dAdo
mgdowmor <o T0b Yiod mai 70
100 Ilavpds &regov, pia odela xal
el Beds 6 Iarng xai 6 Yidg eiol te
nai Aéyovras. v o

Aéderrar  volyov, e nal i
Pooyéwy, 6ve odx &ott vo Ilved-
ua. 0. Gyov éx Ilavgds udvov,
aAk & augpoly. &l yap éx udvov,
obn & dupoiv GAAG-uév EE du=
polv: . 0bx &x udvov dpa.

"stere - dicitur- set tanquam ex .uno.

Pater namque et Filius quamvis. due
persone una tamen substantia et unus
Deus est et dicitur. Et omne quod ex

ipsis dicitur esse, sive naturaliter

sive conditive, tanquam ex uno di-
citur esse, commixtione et confusione
personarum locum nullatenus  hic
habente, cum manifestum sit aliam
personam esse Patris et aliam Filii,
Attamen etsi alia persona Filii et alia
Patris, una substantia et unus Deus
sunt Pater et Filius et dicuntur.

Ostensum est igitur et per pauca
quoniam non est Spiritus Sanctus ex
Patre solo, set ex ambobus. Nam si

ex solo, non ex ambobus. At vero ex

ambobus, non est ergo ex solo.



